# HERMANN WELLER

# Anahita

Grundlegendes zur arischen Metrik

VERÖF ENTLICHU IGEN DES ORIENTALISCHEN SEMINARS DER UNIVERSITÄT TÜBINGEN / HERAUSGEBER: E. LITTMANN, J.W. HAUER VERFER VON W.KOHLHAMMER IN STUTTGART

# Veröffentlichungen des Orientalischen Seminars der Universität Tübingen

Abhandlungen zur orientalischen Philologie und zur allgemeinen Religionsgeschichte Herausgegeben von E. Littmann und J. W. Hauer

- 1. Heft: K. HUTTEN, Die Bhakti-Religion in Indien und der christliche Glaube im Neuen Testament. 1930. 8°. XVI u. 141 S. Brosch. RM. 6.75.
- 2. Heft: HANS SCHERB, Das Motiv vom starken Knaben in den Märchen der Welt-Literatur, seine religionsgeschichtliche Bedeutung und Entwicklung. 1930: 8°. VIII u. 135 S. Brosch. RM. 5.40.
- 3. Heft: FRIEDRICH FALK, Die religiöse Symbolik der deutschen Arbeiterdichtung der Gegenwart. Eine Untersuchung über die Religiosität des Proletariats. 1930. 8°. XVI u. 240 S. Brosch. RM. 4.—.
- 4. Heft: H. A. WINKLER, Salomo und die Karina. Eine orientalische Legende von der Bezwingung einer Kindbettdämonin durch einen heiligen Helden. 1931. 8°. XII u. 209 S. Brosch. RM. 10.80.
- Heft: CARL ANDERS SCHARBAU, Die Idee der Schöpfung in der vedischen Literatur. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung über den frühind. Theismus. 1932. 8°. X u. 175 S. Brosch. RM. 7.50.
- Heft: JOSEPH WOCHENMARK, Die Schicksalsidee im Judentum. 1933.
   XI u. 91 S. Brosch. RM. 4.80.
- Heft: JUNYU KITAYAMA, Metaphysik des Buddhismus. Versuch einer philosophischen Interpretation der Lehre Vasubandhus und seiner Schule. 1934. 8°. XV u. 268 S. Brosch. RM. 18.—.
- 8. Heft: RUDI PARET, Zur Frauenfrage in der arabisch-islamischen Welt. 1934. 8°. VI u. 70 S. Brosch. RM. 5.40.





1.19

# VERÖFFENTLICHUNGEN DES ORIENTALISCHEN SEMINARS DER UNIVERSITÄT TÜBINGEN

Abhandlungen zur Orientalischen Philologie und zur allgemeinen Religionsgeschichte

HERAUSGEGEBEN VON E. LITTMANN UND J. W. HAUER

Neuntes Heft



STUTTGART-BERLIN
VERLAG VON W. KOHLHAMMER

# ANAHITA

GRUNDLEGENDES ZUR ARISCHEN METRIK

Fundamentale 357 Prince miller

YAŠT V METRISCH HERAUSGEGEBEN, ÜBERSETZT UND ERKLART

von Hermann Weller



891.52 Wel





STUTTGART-BERLIN

VERLAG VON W. KQHLHAMMER

Wel 891.52

2016 1/2/13

) OGIGAL ) LUHL

938

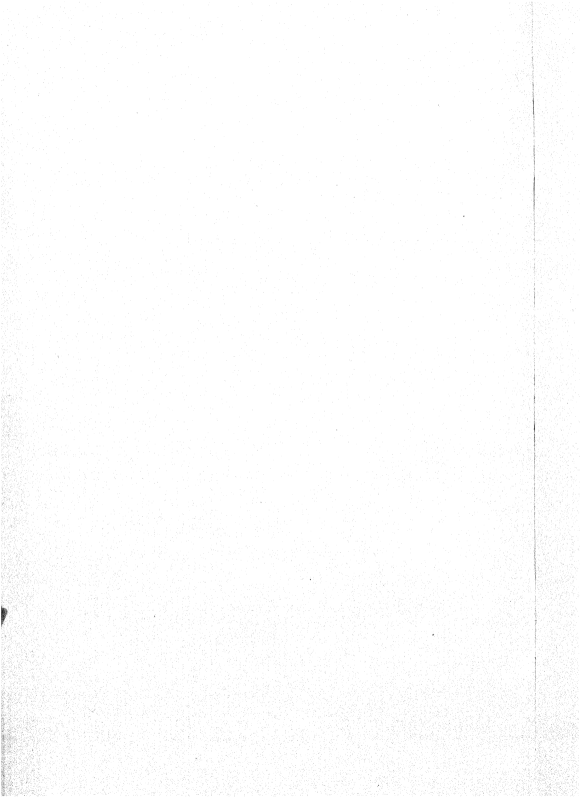
Stuttgart / Printed in Germany

#### Vorwort.

Als Obertitel für diese Schrift wähle ich das Wort Anahita lediglich deshalb, um ihr einen kurzen Namen zu geben. Ihr 7.weck ist, den Leser mit Forschungsergebnissen bekannt zu machen, die zum Teil in meiner noch nicht veröffentlichten Habilitationsschrift niedergelegt, teils dem Material entnommen sind, das sich mir in den letzten Jahren bei Untersuchungen von Awesta- und Veda-Texten angesammelt hat. Einige prinzipielle Fragen der arischen Metrik habe ich in einem Vortrage berührt, den ich im September 1932 anläßlich der Mitgliederversammlung der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft in Halle gehalten habe. Der Text des Yast soll ein Beispiel darstellen, an welchem die Hauptart der metrischen Versgestaltung des Awesta studiert werden kann. Die Anmerkungen sollen in erster Linie metrische Erläuterungen bringen. Die Übersetzung soll Rhythmus, Klang und Art dieser volkstümlich-arischen Versgestaltung versinnbildlichen. Für die Gewährung eines namhaften Druckzuschusses bin ich der Württembergischen Gesellschaft der Wissenschaften zu großem Dank verpflichtet.

Tübingen, August 1936.

Hermann Weller.



# Inhaltsangabe.

| Vorwort                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | V  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Grundlegendes zur arischen Metrik.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| Zweck der Schrift: Über Metrik im allgemeinen; Terminologie; Rhythmus; metrischer und nichtmetrischer Rhythmus; drei Stufen des metrischen Rhythmus; orchestischer Urrhythmus und Grundmaß; Wirklichkeit des orchestischen Urrhythmus; orchestischer Urrhythmus der arischen Verse einfach, steigend und fallend; Anpassung der Sprache an den Rhythmus; Rhythmus und Quantität; jambisch und trochäisch; Versbezeichnungen usw.; metrische Zeichen. | 1  |
| Arische Metrik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 11 |
| Eigentliche Metrik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 20 |
| Awestische Metrik, allgemeiner Charakter<br>Gathische Metrik: Übersicht und Beispiele; dialektische<br>Eigentümlichkeit; das metrische Prinzip der indog. Ak-                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 40 |

Seite

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Seite |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| zent?; Anpassung an die natürliche Wortbetonung?; steigend-katalektische Reihen; der Neun- und der Fünfsilber; Vortrag sprech- oder gesangsmäßig?; Taktart; Versgeschichtliches; Versschluß und Betonung.  Jungawestische Metrik: Bedeutung des fallenden Vierhebers; Unterbrechung durch steigende Vierheber und durch Zweiheber beider Arten; Perioden; die Periodus popularis (Pp.) und ihre Grundmaße. Trümmer und Reste der Pp. in der Brahmana-Literatur, Beispiele; Pp. eine der Quellen indischer Prosa; der Zweiheber, Versmelodie Betreffendes, seine syntaktisch-rhetorische Bedeutung, seine Versgeschichte; der Veda und die Pp.; die Pp. arisches Erbe; die Pp. in den altpersischen Keilschriften; die Pp. urindogermanisch? Spuren im Griechischen, Lateinischen, Germanischen; Bedeutung | 49    |
| der Erkenntnis der Pp.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| Zum Awesta-Text                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 66    |
| Zu der Übersetzung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 67    |
| Anāhita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 71    |
| Ardvīsūr-Yašt (Yašt V) Text                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - 80  |
| Anmerkungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 105   |
| Übersetzung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 107   |

#### Abkürzungen.

Ait. Br. = Aitareya Brāhmana.

Arnold, V. M. = Vedic Metre, in its historical development. By E. Vernon Arnold, 1905.

BL. = Altiranisches Wörterbuch von Christian Bartholomä. 1904.

Christensen, Die Iranier = Die Iranier von Arthur Christensen in Handbuch der Altertumswissenschaft, 5. Abschnitt, 1. Lief. 1955.

G = Avesta, the Sacred Books of the Parsis, ed. by Karl F. Geldner, 1889.

Geldner, Metrik = Über die Metrik des jüngeren Avesta nebst Übersetzung ausgewählter Abschnitte von Karl Geldner, 1877.

Geldner, Übers. = vgl. KZ.

Hertel, Beitr. = Beiträge zur Erklärung des Awestas und des Vedas von Johannes Hertel. Des XL. Bandes der Abh. der philos.-hist. Kl. der sächs. Ak. der Wiss. Nr. II, 1929.

Hertel, Metr. = Beiträge zur Metrik des Awestas und des Rgvedas von Johannes Hertel. Des XXXVIII. Bandes der Abh. der philos.-hist. Kl. der sächs. Ak. der Wiss. Nr. III. 1927.

Jackson, Av. Gr. = An Avesta Grammar in Comparison with Sanskrit by A. V. Williams Jackson, 1892.

j. Aw. = jüngeres Awesta. KS. = Kāṭhaka (Saṃhitā).

KZ. = Zeitschrift f. vergleichende Sprachforschung 25, 378 ff. (1881).

Lommel, Die Yäšts des Awesta = Die Yäšts des Awesta, übersetzt und eingeleitet von Hermann Lommel, 1927. = Quellen der Religionsgeschichte, hrsg. im Auftrag der Religionsgesch. Kommission bei der Gesellsch. der Wisszu Göttingen, Band 15, Gruppe 6.

Lommel, Unters. siehe ZJJ.

Macdonell, Ved. Gr. = Vedic Grammar by A. A. Macdonell, 1910. =
Grundriß d. indo-arischen Philol. u. Altertumskunde,
1. Bd. 4. Heft.

PB. = Pañcavimśa oder Tāndya-Mahā-Brāhmaṇa.

pu. — Otto von Böhtlingk, Sanskrit-Wörterbuch in kürzerer Fassung.

RV. = Rigveda (Rgveda-Samhitā).

TS. = Taittirīya-Samhitā.

Up. = Upaniṣad. VM. = siehe Arnold.

ZJJ. = Zeitschrift für Indologie und Iranistik, DMG. Bd. 1,
 1922 (S. 185 ff.: Untersuchungen über die Metrik des

j. Aw. von H. Lommel).

## Grundlegendes zur arischen Metrik.

#### Allgemeines.

Unter arischer Metrik verstehe ich hier die Lehre von den Versmaßen, wie sie uns vor allem in den ältesten Dichtungen der Inder und den heiligen Schriften des Awesta entgegentreten. Hierher gehören auch die persischen Keilschriften und andere Schriftdenkmäler, z. B. die sog. "nordarischen", soweit sie metrisch sind 1). Mit dem Fortschritt der Ausgrabungen und Forschungen in Iran und Zentral-Asien werden vielleicht noch andere metrische Reste aus bisher noch unbekannten Sprachen in den Gesichtskreis der Forschung treten; aber diese werden zu dem Bilde, das schon jetzt aus der Betrachtung der reichen indoarischen und awestischen Versmasse zu gewinnen ist, wohl keine wesentlichen Züge mehr hinzufügen. Und geradeso, wie man auf Grund der im Veda und Awesta niedergelegten Vorstellungen von Gott und Welt die Grundlinien einer arischen oder richtiger urarischen Weltanschauung entwerfen konnte, so wird man auch auf dem Grund des aus diesen beiden Bereichen stammenden Versmaterials ein allgemeines Bild von der Gestalt der urarischen Metrik gewinnen. Von hier aus mag der sprachvergleichende Forscher sich weiter vortasten bis zu dem Dunkel der indogermanischen Vorzeit. Die vorliegenden Untersuchungen sollen grundlegende Forschungsergebnisse des Verfassers der Öffentlichkeit unterbreiten, zugleich soll an der Hand eines kritisch bearbeiteten Awesta-Textes mit Übersetzung die wichtigste Art der awestischen Versgestaltung vor Augen geführt werden. Dabei soll der hauptsächlich auf Grund metrischer Erwägungen verbesserte Text auch inhaltlich, auch nach der religionsgeschichtlichen Seite hin, ausgewertet werden.

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Maitreya-Samiti von Ernst Leumann, 1919.

Da es in der Verslehre noch an einer einheitlichen Begriffsbezeichnung fehlt, so darf der Metriker es nicht unterlassen, den Leser darüber zu unterrichten, wie er die von ihm verwendeten Kunstausdrücke verstanden wissen will. Vor allem ist da über das in so verschiedenartigen Übertragungen gebräuchliche Wort Rhythmus etwas zu sagen. Rhythmus ist, wie Plato richtig gesehen hat, zunächst nichts anderes als ein Spezialfall der Ordnung, der Gliederung (τάξις): er ist die Gliederung der Bewegung. Wenden wir dieses Wort auf den Vers an, so ist das schon eine Übertragung, allerdings eine berechtigte. Nicht berechtigt scheint mir die Anwendung des Begriffs auf die geschichtlichen Bewegungen, das Werden und Vergehen in der Erdentwicklung, die Wellenbewegungen der Kulturgeschichte usw. Denn solches Geschehen wird nicht als geordneter Rhythmus empfunden. Auch auf die Architektur läßt er sich vom logischen Standpunkt aus eigentlich nicht anwenden; denn hier handelt es sich um eine Ordnung des Raums, aber nicht der Zeit. Einen ungeordneten Rhythmus, wie ihn Andreas Heusler annimmt, gibt es überhaupt nicht. Prosa an sich ist rhythmuslos, aber der Mensch kann sie ordnen, entweder, indem er sie unbewußt oder in künstlerischer Absicht gliedert. So kann man ein prosaisches Gebet herunterleiern und es ebendamit unbewußt gliedern. Man kann das unbewußt tun, ja man kann dieselbe Prosa durch Gesang gliedern; so wirkt das Credo des gregorianischen Kirchengesangs sowohl in seinen einzelnen Teilen als auch im Ganzen durchaus rhythmisch. Eine vom Dichter in bestimmter Absicht gegliederte Prosa ist keine eigentliche Prosa mehr.

Wenn nun, wie etwa in dem Gedicht, das mit dem Verse beginnt: "Üb' immer Treu und Redlichkeit", stärkere und schwächere Einheiten der Rede in gleichen Zeitabständen regelmäßig miteinander abwechseln, so liegt metrischer Rhythmus vor. Solcher geht letzten Endes irgendwie auf Tanz und Musik zurück. Diese zwangen die menschliche Rede in ihr Schema, sie nötigten die Sprache, sich den Bewegungen des Tanzes und der Gliederung der Musik anzupassen. Man redet deshalb von orchestischem Rhythmus und Urrhythmus. Solange nun das Lied mit Marsch, Tanz, Gesang und Musik verbunden ist, behält es den orchestischen Rhythmus bei. So ist z. B. das Marschlied streng orche-

stisch, d. h. es wird im Takt des Marsches gesungen. Da es aber ein selbständiges Wesen ist, hat es die Neigung, ein Eigenleben zu führen: schon im konzertmäßigen Gesang kommt das Sprachliche mehr zur Geltung: diese Silbe wird mehr, jene weniger betont, ohne Rücksicht auf ihre Stelle im Schema; manches wird in rascherem Tempo vorgetragen, manche Kadenz in die Länge gezogen usw. Wenn sich das Lied vollends ganz von der Musik loslöst, so triumphiert das Wort, wir haben Sprechdichtung vor uns. Die Selbständigkeit dieser ist größer oder geringer je nach dem Grad ihrer Entfernung vom orchestischen Urrhythmus. Saran hat in seiner "Deutschen Verskunst" (1934) eine ganze Stufenleiter der gesprochenen Dichtungsformen aufgestellt, in welcher das (gesprochene) Gedicht "Ich hatt' einen Kameraden" als noch sehr orchestisch bezeichnet wird, während Schillers "Kapuzinerpredigt" unter die Rubrik "sprechmäßig, sehr frei" gesetzt ist.

Wir können also drei Stufen des metrischen Rhythmus unterscheiden: 1. die orchestische (metrum orchesticum), 2. die musikmetrische (metrum cantatorium, Chorgesang, Einzelgesang, zum Sprechmetrum überleitender Singsang) und 3. die sprechmetrische Stufe (metrum declamatorium). Auf der letzteren ist der orchestische Urrhythmus oft so verändert, daß er nur schwer zu erkennen ist. Ein besonders häufiges Kennzeichen des Sprechverses ist der Hebungsverlust oder die Verkürzung: z. B. "Der Mond ist aufgegangen": hier ist aus einem ursprünglichen orchestischen Vierheber ein sprechmetrischer Dreiheber geworden: nur drei Silben sind betont, orchestisch müßte man auch noch "-gen" betonen.

Selbstverständlich geht nicht alle metrische Dichtung unmittelbar auf einen orchestischen Urrhythmus zurück. Ein Volk kann seine Metrik aus der Sprechpoesie eines anderen entlehnen. Der Metriker muß sich also u. a. folgende Fragen vorlegen: Welcher Stufe gehört das betreffende Gedicht an? Welcher metrische Rhythmus schwebte dem Dichter vor? Wenn er über die erste Frage klar geworden ist, wenn er z. B. vermuten darf, daß das Gedicht der Form des dem Sprechmetrum sich nähernden Singsangs angehört, so hat er zu untersuchen, wieviel Hebungen der Vers aufweist, ob er dem geraden oder dem ungeraden Takt

folgt, schließlich, wie er mit den anderen zu Strophen oder sonstigen Gruppen verbunden ist. Auf diese Weise gelangt er zu dem, was Andreas Heusler den metrischen Rahmen oder das Grundmaß nennt. Dieses Grundmaß fällt gewöhnlich mit dem orchestischen Urrhythmus zusammen, aber es gibt Fälle, wo das Grundmaß von dem orchestischen Urrhythmus zu unterscheiden ist. Der griechische Glyconeus z. B. hat das Grundmaß

rere erer

ά λίγεια μινύρεται (Oed. Col. 671).

Der Glyconeus kann in seiner nicht mehr nach dem Taktstock abzugrenzenden Form entlehnt sein, das Grundmaß wäre dann ein sog. Mustermaß; er hat einen so ausgesprochenen Charakter, daß der orchestische Urrhythmus, den man allenfalls annehmen kann und den ich in meiner Habilitationsschrift nachzuweisen suchte, vom Grundmaß wesensverschieden erscheint. Auf jeden Fall schwebte dem Dichter der orchestische Urrhythmus nicht mehr vor. Ähnlich ist es bei dem deutschen Hexameter. Sein Grundmaß ist

## 

Dieses geht historisch nicht auf einen orchestischen Urrhythmus zurück, denn es ist aus der Nachahmung des im Dreivierteltakt rezitierten griechischen Hexameters entstanden, und nicht etwa auf Grund eines Tanzrhythmus dieser Art, gleichviel ob es einen solchen in Deutschland gegeben hat oder nicht, welch letzteres wir freilich eher annehmen müssen. Der orchestische Urrhythmus des griechischen Hexameters hatte ein ganz anderes Taktgeschlecht, nämlich <sup>2</sup>/<sub>4</sub>:

## 

Nun wird freilich die Theorie des orchestischen Urrhythmus von manchen Forschern abgelehnt, und Baeseke zählt in seiner Besprechung der Deutschen Versgeschichte von Andreas Heusler<sup>2</sup>) auch diesen Gelehrten zu den Gegnern. Aber Heusler

<sup>2)</sup> Gött. Gel.Anz. Jg. 189, 9/10. Sept. / Okt. 1927, S. 358.

bezieht sich in seiner Ablehnung des orchestischen Urrhythmus ausdrücklich nur auf die germanische Dichtung, und will diese Lehre wohl auch gar nicht mit Stumpf und Stil ausrotten. Er hat vollständig recht, wenn er die Verallgemeinerung der orchestischen Herleitung bekämpft und das Mangelhafte eines solchen Verfahrens klar ins Licht setzt. Und wenn auch sein "Rahmen" wie ein blasses Schema, wie eine tote Formel anmutet, so empfindet er doch, daß etwas Lebendiges dahintersteckt. Denn er weist I, S. 31, ausdrücklich darauf hin, daß "diese Seite am metrischen Gegenstand" nicht ein bloßes Gedankenbild sei, daß dieser Rahmen vielmehr "als Wirklichkeit im rhythmischen Gefühl des Dichters und des formempfindlichen Hörers" bestehe.

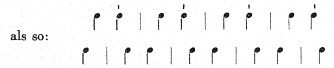
Der orchestische Urrythmus ist nicht etwa nur eine längst abgestorbene Form der Vorzeit, noch heute kann er überall und jederzeit erlebt werden. Er ist in der Musikschule so gut zu Hause wie in der Dorfwirtschaft, wo er geheimnisvoll den einfachen Hochzeitsreigen führt und die Musizierenden wie die Tanzenden beschwingt, so daß sie sich im Bann einer unsichtbaren, unentrinnbaren Macht fühlen. Und nicht allein in der Musik, selbst noch in Sprechversen kann er herrisch seine Rechte fordern und den Vortragenden wie den Hörer bestimmen, seinem Zwange zu folgen. Er ist kein Wahngebilde, er lebt, und Goethe spricht einmal von einem geheimen Genius, der ihm oft etwas Rhythmisches vorzuflüstern schien, so daß er sich beim Wandern jedesmal im Takte bewegte 3).

Freilich ist der orchestische Rhythmus oder Urrhythmus nie ganz rein als solcher vorhanden, denn sobald der Mensch sich bewegt oder dazu singt oder spielt, wird jener durch allerlei äußere und innere Wirkungen ein wenig verändert. Allein das tut nichts zur Sache: wir leugnen ja auch die Tatsache des Kreises nicht, obwohl es uns nicht gelingt, einen mathematisch ganz genauen Kreis zu zeichnen. Halten wir also an diesem Begriffe fest.

Der Versuch, zum orchestischen Rhythmus vorzudringen, kann freilich oft fehlschlagen, aber glücklicherweise liegen die Verhältnisse in der arischen Metrik ziemlich einfach und klar, so

<sup>3)</sup> Wanderjahre III, 1

daß wir vor Irrwegen leichter bewahrt bleiben, als in der deutschen oder griechischen Metrik. Wir gehen von taktierbaren orchestischen Urrhythmen aus, ohne uns dabei von dem Vorwurf Meillets 4) getroffen zu fühlen, der es einen großen Irrtum nennt, in allen antiken Versen Taktmäßigkeit nach Art der modernen Musik finden zu wollen, ein Irrtum, der von der klassischen Musik herkomme, die ganz auf regelmäßigen Rhythmen mit Taktstrichen beruhe, was u. a. die Musiker am Ende des 18. Jahrhunderts vertreten hätten. Auch wir wissen, daß sich z.B. der indische Śloka der Taktierung völlig entzieht, sind aber überzeugt, daß er auf einen Urrhythmus zurückgeht, der taktierbar war: nur stellen wir diesen nicht nach der uns geläufigen Art des Taktschreibens dar, sondern der Tatsache Rechnung tragend. daß die altindischen Verse der Hauptmasse nach auf einem steigenden, fälschlich jambisch genannten Rhythmus zurückgehen, teilen wir eher so ab:



Hiemit sind wir bei zwei weiteren wichtigen Begriffen angelangt. Unter steigend verstehe ich einen Versgang nach dem Takt 1 2 1 2 1 2 usw., unter fallend einen solchen nach dem Takt 1 2 1 2 1 2. Manche Metriker nennen eine solche Unterscheidung willkürlich, aber wenn, wie gesagt, die Hauptmasse einer Versliteratur einen dieser Typen bevorzugt, so muß das im Schema des Grundmaßes oder des orchestischen Urrhythmus zum Ausdruck kommen. Es gibt wirklich einen steigenden Rhythmus: die arabischen Metriker haben das erkannt; sie vergleichen ihn mit dem Rhythmus "daqaq daqaq" des aufschlagenden Hammers. Für manche Literaturen ist andererseits der fallende Rhythmus so bezeichnend, daß an seinem Bestehen nicht zu zweifeln ist. Wir werden darauf zurückkommen.

Wir haben oben angedeutet, daß sich im Vers die Sprache mit dem metrischen Rhythmus auseinanderzusetzen hat. Mit

<sup>4)</sup> Les origines indo-européennes des mètres grecs 1923, cap. IV.

welchen Mitteln erreicht es die Sprache, den regelmäßigen Abstand der starken Zeiten des Rhythmus nachzuahmen? Hier ist gleich zu bemerken, daß die Sprache eine sklavische Nachahmung, selbst wenn sie deren fähig wäre, gar nicht will. Denn dem Lustgefühl, das die Gliederung, das Gleichmaß, mit sich bringt, wirkt die Freude an der Abwechslung entgegen. Gleichwohl zeigen sich in den verschiedenen Sprachen feste, ihre Metrik bestimmende Grundsätze. So wissen wir aus der Schule, daß die Deutschen das sog. akzentuierende Prinzip haben, das heißt im Verse die Worte so nebeneinanderstellen, daß ihre Betonung ein regelmäßiges Auf und Ab ergibt. Die klassischen Dichter suchen durch regelmäßige Abwechslung von kurzen und langen Silben ihr Ziel zu erreichen, sie dichten nach dem Prinzip der Quantität. Die Franzosen sollen, wie man sagt, das alternierende, wieder andere, wie die Awesta-Dichter, das silbenzählende Verfahren anwenden. Von den beiden letztgenannten Arten will ich hier weiter gar nicht reden, sondern nur bemerken, daß die Silbenzahl niemals metrisches Prinzip sein kann. Dagegen muß zu dem Problem der Quantitätsmetrik noch einiges gesagt werden.

Meillet 5) vertritt die Ansicht, der Rhythmus des griechischen Verses beruhe lediglich auf der Abfolge langer und kurzer Silben, also einzig und allein auf der Quantität. Der Iktus wird geleugnet, er sei durch nichts bezeugt und widerspreche dem Charakter des Rhythmus der alten indogermanischen Sprachen. Demgegenüber ist folgendes zu bemerken: In den Anfängen der Quantitätsdichtung gab es gewiß noch keine regelmäßige Abfolge von lang und kurz, und auf den Einwand, es genüge, die Kadenz so zu regeln, wie dies z. B. im Veda der Fall ist, kann entgegengehalten werden, daß selbst im Veda an der entscheidenden Stelle oft genug die nicht erwartete Quantität steht. Und wie sollte erst die Sprache der Gatha mit ihrer überwiegenden Zahl von Längen hiezu fähig gewesen sein? Und wenn das Quantitätsprinzip nach Meillet für alle alten indogermanischen Sprachen gelten soll, wie erklärt er sich dann die sicher auch von ihm angenommene Gleichgültigkeit des Awesta gegen die Quantität?

<sup>5)</sup> Im ersten Kapitel des oben genannten Buches.

Da die Metren der genannten Völker weithin auf Musik und Tanz zurückgehen, so müssen deren starke Zeiten auch von der Sprache dadurch nachgeahmt worden sein, daß man die an Iktusstellen stehenden Längen auch noch mit einer, wenn auch noch so schwachen und vielleicht oft dem natürlichen Akzent widersprechenden, Betonung versah. Wenn dieser natürliche Akzent musikalisch war, so konnte der metrische Iktus neben ihm wohl bestehen. Daß man einen Iktus fühlte, beweist das Wort πούς. das an das Klopfen mit dem Fuß (βαίνειν) erinnert, womit man den orchestischen Rhythmus der chorischen Lyrik taktierte. Wohl trat, als man das Wort Fuß auch auf den Text bezog, das alte Treten in den Hintergrund und die Textmessung in den Vordergrund 6), aber Ausdrücke wie Arsis und Thesis, Monopodie und Dipodie zeigen, daß ein Iktus wirklich bestand. Dieser metrische, oft mit dem Sprachakzent nicht zusammenfallende Iktus scheint im Griechischen nicht als störend empfunden worden zu sein. Aber es muß einmal eine Zeit gegeben haben, in der die Quantität noch nicht metrisches Prinzip war. Viele noch später benützte Freiheiten haben ihre Wurzel in dieser älteren Metrik. die eben ein anderes Prinzip hatte, und zwar wohl das der natürlichen Betonung, die zum mindesten am Schluß der Verse ihre Wirkung äußerte. Es ist dabei zu bedenken, daß es im griechischen Sprachgebiet nicht bei allen Stämmen und zu allen Zeiten dieselbe Art der natürlichen Wortbetonung gab. Der in dem Athen der klassischen Zeit geltende musikalische Akzent kann einmal exspiratorisch gewesen sein. In den tieferen Schichten der Volksdichtung ist diese Art des Versemachens nie ganz erstorben: Euripides, der sich an manchen Stellen dem Volksmäßigen nähert, zeigt Spuren hievon, wie in der Zeile

ἔτι βρέφος ἔτι νέον ἔτι θάλος (Iph. 233),

wozu auch Versschlüsse bei Herondas und Babrius zu vergleichen wären. Auch das bekannte, sich in den Rhythmus einfügende βρεκεκεκέξ κοάξ κοάξ gehört hieher.

Ferner: wenn — und o immer nur einen Zeit- und Dauerwert dargestellt hätten, wie hätte die Sprechdichtung, die doch wohl unter dem geraden Taktgeschlecht (2/4) steht, sie verwenden

<sup>6)</sup> Saran, Deutsche Verskunst, 1934, S. 28.

können? In dem gesprochenen Trimeter des Theaters wurde der metrische Reiz nicht nur durch den Wechsel von kurz und lang, sondern auch durch die Betonung erzielt, die auf den Iktussilben lag und bei Euripides nicht selten mit dem (musikalischen) Wortakzent zusammenfällt; z. B. Medea, 374:

μεῖναί μ', ἐν ἡ τρεῖς τῶν ἐμῶν ἐχθρῶν νεκρούς.

In Aristoph. Ranae 1286 ist mit τοφλαττόθρατ τοφλαττόθρατ ein Volks-Singsang angedeutet, der etwa gelautet haben mag:

φλαττο θραττο φλαττο θρατ.

Man wird nicht behaupten wollen, daß der Rhythmus dieser Zeile auf dem Wechsel von kurz-lang beruht, sondern es ist ein fallender Vierheber im geraden Takt: der Iktus ist hier dipodisch:

φλάττο θράττο φλάττο θράτ ^

(1 starker Iktus, \ schwächerer Iktus, \ bedeutet die die letzte Silbe (-το) ersetzende Pause).

Weil Meillet die Quantität allein und ausschließlich als gliederndes Prinzip gelten läßt, so muß er in den Fällen, wo im Trimeter eine Iktuslänge in zwei Kürzen aufgelöst wird, zu dem verzweifelten Mittel greifen, eine zeitliche Verlängerung der ersten Kürze beim Sprechen des Verses anzunehmen. So sei in dem Vers Aiax 30 πηδώντα πεδία σὺν νεορράντψ ξίφει das ε in πεδία etwas länger als gewöhnlich ausgesprochen worden. Nein, nicht durch Verlängerung, sondern durch Betonung des ε wurde der Bruch des Rhythmus verhindert!

Noch eine weitere Überlegung spricht gegen Meillet. Während in der Quantitätsdichtung der Griechen der Iktus im allgemeinen nicht an den natürlichen Wortakzent gebunden war, läßt das Lateinische, und zwar nicht allein im altlateinischen Sprechvers, sondern auch in alter liedhafter Dichtung, vor allem in den Versen der späteren Zeit Iktus und Wortbetonung weitgehend zusammenfallen. Für das Lateinische läßt sich die Behauptung, die Quantität allein habe den Rhythmus geführt, von vornherein nicht aufrechterhalten. Das Lateinische hatte einen auf der Quantität beruhenden exspiratorischen Akzent, der sich nicht so leicht in den Hintergrund drücken ließ, wie der griechische. Diese Tatsache ist für unsere Untersuchung von hoher Bedeutung.



Ich mußte bei diesen Dingen etwas länger verweilen, da von ihrer Kenntnis das Verständnis der arischen Metrik abhängt.

Nur noch einige Bemerkungen zur Terminologie. Die Worte jambisch und trochäisch verwende ich nicht im Sinne von steigend (surgens) und fallend (cadens) schlechthin, sondern sie bezeichnen für mich den Dreiviertel-Takt. Eine arische Silbenfolge - kann auch fallend sein, sie hat in den für uns in Betracht kommenden Texten den Taktwert <sup>2</sup>/<sub>4</sub>. Die Begriffe jambisch und trochäisch sollten eigentlich nur in der griechischen Metrik ihren Platz haben. Arsis und Thesis sind durch widersprechenden Gebrauch entwertet; ich sage dafür Hebung und Senkung (gravitas, levitas; gravis, levis). Vers bezeichnet für mich die Zeile, gleichgültig, ob diese als Reihe (series) oder als Kette (catena) zu betrachten ist. Reihen sind z. B. der Vierheber (quaternarius) und der Sechsheber (senarius). Reihen (meistens zwei) setzen sich zu Ketten, diese zu Strophen zusammen. Letztere können in Züge (tractus) zerfallen. Mehrere Strophen zusammen ergeben eine Groß-Strophe (macrostrophe). Längere Verspartien von ungleichmäßiger Länge nenne ich Perioden (periodus). Sie leiten zu der stichischen Verwendung über. Die normale Zeiteinheit ist die More (mora), die in der arischen Dichtung gewöhnlich von einer Silbe ausgefüllt wird. Statt Cäsur sage ich Fuge oder Einschnitt (iunctura): die Fuge ist zu unterscheiden von der Grenze der Reihe, welche als Lanke (versura) bezeichnet wird. Auf weitere, das metrische Gebäude betreffenden Kunstausdrücke können wir zunächst verzichten 7).

Die Ausdrücke "Vierer, Sechser" usw. vermeide ich, weil sie auch für Viersilben-Verse, Sechssilben-Verse gebraucht werden. Ebenso Viertakter, weil sich unser Taktbegriff auf die arischen Verse nicht durchweg anwenden läßt. Ich sage Vier-, Sechsheber und verstehe darunter einen Vers mit vier Hebungen oder Ikten usw. "Üb' immer Treu und Redlichkeit" z. B. ist ein Vierheber.

Zur Darstellung des orchestischen Urrhythmus bedienen wir uns der Notenschrift, und zwar entspricht die Viertelsnote 📍 im

<sup>7)</sup> Die deutschen Ausdrücke Kette, Reihe, Lanke, Fuge, Kehre entlehne ich Saran.

allgemeinen einer More: diese kann im arischen Vers auf eine grammatische Kürze so gut gesungen werden, wie auf eine Länge. Hievon ausgehend versteht man pund pohne weiteres. Metrisch ist

× = More, orchestisch = [\*

Y = ½ More, orchest. =

~ = dem Zeitwert zweier Moren, orch. = ?

^ = Pause, meist im Zeitwert einer More.

über der Linie = Fuge, Einschnitt (iunctura).

= Lanke (versura), Reihenschluß.

Z = Kehre (conversio), Kettenschluß.

) ( = Zugschluß (clausura).

)-( = Strophenschluß (terminus).

f = fallend.

st = steigend.

über Vokal oder Diphthong zeigt den stärkeren Iktus an,

den schwächeren. Beide Zeichen, 'und ', sollen nur Skandierhilfen sein. Um das Metrum zu kontrollieren, skandiere man, sei sich aber dabei bewußt, daß die wirkliche Rezitation freier war, ähnlich wie die des Sloka.

#### Zu beachten sind noch folgende Zeichen:

- trennt Silben: z. B. na ra.
- C verbindet Vokale zweier Wörter zu einer More.
- verbindet Silben desselben Wortes zu einer More.
- † = stärkerer Wortakzent.
- = schwächerer Wortakzent: altertum.

#### Arische Metrik.

Obwohl wir es in dieser Abhandlung hauptsächlich mit einem Gebilde der eigentlichen Metrik zu tun haben, so darf doch ein Hinweis auf die sonstigen rhythmischen Formungsarten, die uns in den Texten des Veda und des Awesta begegnen, nicht fehlen. Hieher sind vor allem die litaneiartigen Abschnitte zu rechnen, bei denen die Wiederholung des Schlagwortes einen Rhythmus erzeugt. Beispiele:

TS. 7, 1, 14: svāhā agnaye svāhā somāva svāhā vāyave apām modāya svāhā savitre svāhā svāhā sarasvatvai indrāya svāhā brhaspataye svāhā svāhā mitrāya varunāva svāhā svāhā. sarvasmai

Die göttlichen Namen, denen hier "Heil" zugerufen wird, gleichen sich nicht alle an Silbenzahl und Quantität. apām modāya "der Lust der Gewässer" (nach dem Komm. = Parjanya) und brhaspataye z. B. sind viel länger als die meisten anderen.

Auch Yašt 1, 13 kann als litaneiartig in diesem Sinne betrachtet werden. Ahura Masda zählt seine Namen auf:

| spašta          | nama ahmi |
|-----------------|-----------|
| vāta            | nama ahmi |
| pāta            | nama ahmi |
| $\theta$ rāta   | nama ahmi |
| žnāta           | nama ahmi |
| žnōista         | nama ahmi |
| fšūmā           | nama ahmi |
| fšūše-mąθra     | nąma ahmi |
| isə-xšaθra      | nama ahmi |
| isə-xšaθryōtəmō | nąma ahmi |
|                 |           |

"Späher heiße ich, Verfolger h. i., Schöpfer h. i., Schützer h. i., Schirmer h. i., Kenner h. i., Der beste Kenner h. i., Der sich Vieh hält, h. i., Der Spruch vom Viehbesitzer h. i., Der nach der Herrschaft verlangt, h. i., Der am meisten nach der Herrschaft verlangt, heiße ich 1)."

<sup>1)</sup> Nach der Übersetzung von Wolff.

Hier kommt zu der Wiederholung des Schlagwortes noch die Zusammenstellung ähnlich lautender Worte, wie päta und däta. Auch das hilft mit, das Gefühl des Rhythmus zu erzeugen.

Nicht etwa ein regelmäßiger Wechsel von kurzen und langen Silben bildet hier den Rhythmus, sondern der Tonfall der Sprache, der die Wortmasse vor allem durch das immer wiederkehrende Schlagwort ordnet.

Verwandt hiemit ist die Schlagredeprosa, in der ein bestimmtes Schema des Satzes gegeben ist, in das dann die betreffenden Wörter sozusagen wie in einen Vordruck eingesetzt werden. TS. 3, 5, 3, 2<sup>2</sup>):

- u uśik tvam deva soma gāyatreņa chandasā agneḥ priyam pātho apīhi.
- v vaši tvam deva soma traistubhena chandasā indrasya priyam pātha apīhi.
- w asmatsakhā tvam deva soma jāgatena chandasā viśveṣām devānām priyam pātho apīhi.

#### Wörtliche Übersetzung:

- u Eifrig du, Gott Soma, mit dem Gāyatrī-Metrum zu Agnis lieber Stätte gehe.
- v Willig du, Gott Soma, mit dem Tristubh-Metrum zu Indras lieber Stätte gehe.
- w Als unser Freund du, Gott Soma, mit dem Jagatī-Metrum zu Aller Götter lieber Stätte gehe.

<sup>2)</sup> Ich verzichte auf die Wiedergabe der Tonzeichen und löse den Sandhi, wenn nötig, auf. Ich bediene mich der üblichen Orthographie.

Aus dem Awesta nur ein ganz kurzes Beispiel: Visprat 12, 4:

humaya aēta dāman dadəmaide
humaya cīšmaide
humaya mainyāmaide.
Als segensreich bestimmen wir,
Als segensreich erkennen wir
diese Geschöpfe usw.

Gerne gehen sowohl litaneiartige Gebilde als Schlagreden in ein Scheinmetrum (Metroid) oder in eines der gebräuchlichen Versmaße über:

TS. 1, 1, 9, 3: vasavas tvā pari gṛḥṇantu

A gāyatreṇa chandasā
rudrās tvā pari gṛḥṇantu

A traiṣṭubhena chandasā
ādityās tvā pari gṛḥṇantu

A jāgatena chandasā.

Die Wasu sollen dich umfangen mit dem Metrum Gajatri; die Rudra sollen dich umfangen mit dem Metrum Tristubh; die Aditja sollen dich umfangen mit dem Metrum Dschagati.

Die Zeilen klingen an den Vierheber-Rhythmus an. Ob in solchen Fällen bewußte Gestaltung vorliegt oder der Zufall mitspielt, ist im einzelnen schwer zu entscheiden. Vielleicht darf man hier an eine Absicht denken, da in der entsprechenden Stelle KS. 1, 19 nach chandasā wie oft, so auch hier angirasvad (wie die Angiras) steht, was auf ursprüngliche Prosa hinweist.

Als Beispiel dafür, daß sich die Schlagrede auch in wirklichen Metren ausdrückt, sei aus dem Awesta Vīsp. 21, 2 angeführt:

> avi gəuš avi gayehe avi manθrahe spəntahe

Für das Urrind, für Gaya, für das lichterfüllte, urlichtstromerfüllte, wirkensdrangbewegte WORT schreiten wir zu Opfer und Preis. Für dich, Ahura Masda, schreiten wir z. O. u. P., für dich, Zarathuschtra, schreiten wir z. O. u. P., für dich, erhabener Lichtverstrahler, schreiten wir z. O. u. P., für die lichterfüllten Unsterblichen schreiten wir z. O. u. P.

Ein Metrum mag auch vorliegen in einigen, sich in gleicher Weise wiederholenden Sätzen der Siegesberichte des Darius I Hystaspis in den Inschriften von Bīsutūn, z. B. II, § 45 und 46 <sup>4</sup>).

- § 45: . . . kāpišakāniš nāmā didā
  avadā hamaranam akunava
  auramazdā —
  maiy upastām abara
  vašna a-uramazdāha
  kāra hya manā avam kāram
  tyam hamir[i]yam aja vasiy usw.
- \$ 46: . . . gadutava nāmā dahyāuš avadā hamaranam akunava auramazdā usw.

<sup>5)</sup> G: vərəzyawuhahe; ich schreibe statt ərə r.

<sup>4)</sup> F. H. Weißbach, Die Keilinschriften der Achämeniden, Leipzig 1911, S. 52 f.

- § 45: . . . . . . (Es gibt eine) Burg namens Kapischakanisch, dort lieferten sie die Schlacht. Ahuramasda brachte mir Hilfe. Nach dem Willen Ahuramasdas schlug mein Heer jenes abtrünnige Heer.
- § 46: . . . . . . . (In einer) Gegend namens Gandutawa, dort lieferten sie die Schlacht. Ahuramasda usw.

Es ist sehr begreiflich, daß die Schlagrede gern in metrischen Schwung überging. War sie doch gewiß eine Form der Urpoesie, die mit ihren Wiederholungen bei Sprechern und Hörern ein rhythmisches Lustgefühl auslöste. Selbst wir können noch die Kraft nachempfinden, mit der diese Form die Schönheit eines poetischen Gedankens zu steigern wermag. In Pontens Novelle "Die Insel" steht S. 99 folgendes:

Gott schuf die Sonne. Und die Sonne kam herauf, ging nieder und kam wieder.

Gott schuf den Mond. Und der Mond kam herauf, ging nieder und kam wieder.

Gott schuf die Sterne. Und die Sterne kamen herauf, gingen nieder und kamen wieder.

Gott schuf den Menschen. Und der Mensch kam herauf, ging nieder und kam nicht wieder.

Zu diesen Sätzen wird dann noch gesagt: "Ist das nicht von herzbrechender, erhabener Trauer? Ist das nicht schöner als das vollendetste Kunstgedicht? Ich hörte es bei den Berbernegern drüben an der afrikanischen Küste."

Um wieder auf die Metroide zurückzukommen, bemerke ich, daß diese verhältnismäßig so häufig sind, daß man sie nicht lediglich als Zufallsgebilde betrachten darf. TS. 1, 2, 2, 2: nakṣatrāṇām 'mā atikāśāt pāhi.

Beschütze mich vor dem Schein der Nakschatra! ist eine ziemlich brauchbare Tristubh, die sich neben jeder Spentamainyu-Zeile (Y. 47 bis 50) ruhig sehen lassen darf.

Eine Art Metrum wurde auch durch die Gleichmäßigkeit der Glieder, durch die Wirkung von Assonanzen und Reimen erzielt. Man vergleiche:

TS. 1, 2, 12, 1:

vittāyanī me 'si tiktāyanī me 'si avatān mā nāthitam avatān mā vyathitam.

Zum Besitz verhilfst du mir, zur Schärfe (d. h. zur Feuerkraft im Innern des Menschen: tejas-, xvarənah-) verhilfst du mir, hilf mir, wenn ich in Not bin, hilf mir, wenn ich in Bedrängnis bin.

Diese Zeilen können, wenn me asi gesprochen wird, so vorgetragen werden:

TS. 1, 2, 12, 2: devebhyaḥ śundhasva devebhyaḥ śumbhasva.

Werde rein für die Götter, werde schön für die Götter. Rhythmisch etwa so: (lies devebhiah)

Metroide konnten auch durch Entstellung ehemaliger metrischer Strophen entstehen. Hieher mag TS. 1, 2, 11, 1 und 2 gehören:

d agne vratapate tuam 5) vratānām vratapatir asi

<sup>5)</sup> u statt v in tvam.

yā mama tanūr [eṣā] <sup>6</sup>) sā tvayi yā tava tanūr [iyam] sā mayi saha na-u vratapate (u)vratinor <sup>7</sup>) vratāni.

- e ya te [a]gne rudriyā tanūs tayā naḥ pāhi, tasyās te svāhā.
- f yā te agne ayāśayā rajāśayā harāśayā tanūr varsisthā gahvare sthā:
- g ugram vaco apāvadhīm <sup>8</sup>), tveṣam vaco apāvadhīm svāhā.
- d. Agni, Herr der Gelübde, du bist der Gelübde Gelübde-Herr; dieser mein Leib, er sei in dir, dieser dein Leib, er sei in mir. Zusammen, o Herr der Gelübde, mögen gehen die Gelübde von uns beiden Gelobern.
- e. Deine Rudra-Gestalt, o Agni: mit der schütze uns: dieser deiner Gestalt Heil!
- f. Deine Gestalt, die im Eisen, im Silber, im Gold verborgen ist, die höchste, die in der Schlucht wohnt:
- g. (mit der) vertrieb ich hartes Wort, vertrieb ich furchterregendes Wort. Heil!

Diese vier ungleichen Strophen erinnern in Form und Inhalt an die bei den Rudra-Verehrern üblichen Gebete. Die beiden Kurzzeilen in e sind an sich Prosasprüche, wie sie häufig in den Brahmana vorkommen: ihre Gleichmäßigkeit aber gibt ihnen Rhythmus. Das überzählige tanūr in f denke man sich an der Stelle von agne. Die dritte Zeile von f ist katalektisch  $( \ \ \ \ \ \ \ \ )$ .

Die eckigen Klammern sollen andeuten, daß bei Entfernung des in Wirklichkeit rezitierten esä usw. die vermutliche Ursprungszeile herauskommt.

<sup>7)</sup> Vor anlautendem v muß in der arischen Metrik oft ein u ergänzt werden. Von mir Ergänztes steht in runden Klammern.

<sup>8)</sup> Statt dem m des Textes schreibe ich der Einfachheit halber stets Anusvāra.

Sätze wie TS. 4, 1, 10, 5:

suparņo 'si garutmān,  $\times \stackrel{!}{\times} \times \stackrel$ 

Die Sätze: "Du bist der schön gefiederte Vogel: gehe zum Lichthimmel, fliege zum Glanzhimmel" sind vielleicht als Prosa gedacht, aber sie formen sich, dem Rhythmus der Sprache folgend, zu Metroiden. Solche finden sich sogar noch in sicher echt prosaischen Stücken des Satapathabrahmana, nur sind sie hier reine Zufallsgebilde.

Das Metroid unterscheidet sich vom Metrum hauptsächlich dadurch, daß regelmäßige Silbenzahl und, am Schluß des Verses, Regelmäßigkeit der Quantität oder des Worttones keine Rolle spielen. Wenn in einer größeren Anzahl fortlaufender Zeilen die Quantität der vorletzten Silbe, also z. B. bei Achtsilbern die siebte, oder ihre Betonung durchweg oder fast durchweg gleich sind, so kann man nicht mehr von Metroiden reden: in diesem Falle haben wir ein Metrum vor uns. Über die Bedeutung der Quantität in dem arischen Vers und ihr Verhältnis zur natürlichen Wortbetonung soll weiter unten ausführlich gehandelt werden.

Ehe wir zu der Besprechung der eigentlichen Metren übergehen, stellen wir fest, was sich aus unserer bisherigen Betrachtung der arischen Rhythmik ergibt. Vor allem sehen wir, daß es nicht immer leicht ist, zu sagen, ob in einem bestimmten Fall echte Prosa vorliegt oder nicht. Litaneien und Schlagrede, ob metroid, metrisch oder nicht metrisch, bieten keine Schwierigkeit: wir rechnen sie so wenig zur Prosa wie die echt-metrischen Gedichte. Aber in die echte Prosa sind oft auch Metroide, ja Metrentrümmer und vollständige Metren eingestreut, und da wissen wir häufig nicht, ob es sich um bewußte Sprachgestaltung oder um überliefertes, mehr oder weniger beschädigtes, vergessenes Versgut handelt. Jedenfalls ist vieles, was bis jetzt in den Brahmana-Texten und im Awesta als Prosa angesehen wurde, keine echte Prosa.

<sup>9)</sup> Text gacha.

Weiter wird uns klar, daß die von einigen Forschern vertretene Lehre, nach welcher das ganze Awesta in echten Metren abgefaßt wäre, nicht richtig sein kann. Zum mindesten ist viel nicht-metrischer Rhythmus dort enthalten. Aber auch echte Prosa kommt vor.

Ferner hat sich uns gezeigt, daß es auch in den arischen Sprachen einen Rhythmus gibt, der nicht auf der Quantität beruht.

Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, eine ausführliche Darstellung der indischen und awestischen Metrik zu geben, für unsere Zwecke genügt es, über die Haupttypen dieser Metrik, wie sie uns im Rigveda und den heiligen Büchern der Parsen entgegentritt, das Wichtigste zu sagen. Uns ist es ja hauptsächlich darum zu tun, das Verständnis vorzubereiten für eine bis jetzt noch nicht erkannte, aber hochwichtige Form der arischen Versgestaltung. Beginnen wir mit Indien.

Die Einheit <sup>10</sup>) für die Hauptmasse der vedischen Verskunst sind die vierhebige und die sechshebige Reihe. Gleich die erste Zeile des Rigveda ist ein Vierheber:

agnim īde (1) purohitam 11)

(8 Silben).

Ein voller Sechsheber ist:

sa jayase | mathyamānaḥ saho mahat (12 Silben), ein katalektischer:

viśve devāh | samanasah saketāh

(11 Silben).

Während in dem Vierheber der Wortschluß nach der vierten Silbe nicht notwendig ist, müssen die Sechsheber diesen Einschnitt (') entweder nach der vierten oder nach der fünften Silbe zeigen. Ein Beispiel der letzteren Art ist:

apāma somam i amṛtā abhūma

(11 Silben).

<sup>10)</sup> Für die Zusammensteller der Samhit $\bar{a}$ -Texte ist die Kette die Einheit.

<sup>11)</sup> Die Tonhöhezeichen (anudätta, udätta, svarita) schreibe ich nicht, weil sie für das Metrum belanglos sind. Die Einklammerung des Fugenzeichens soll hier andeuten, daß diese Fuge im Vierheber nur historisch zu verstehen ist, in dem Sechsheber nach der 8. Silbe, daß sie hier nicht regelmäßig ist.

Für den Anfang empfiehlt sich das allerdings grobe Verfahren, die Reihen steigend ("jambisch") zu lesen, und dabei irgendeinen Merkvers, wie die zitierten, zum Vergleich im Gedächtnis zu behalten; auf diese Weise erkennt man wenigstens möglichst schnell die Art der betreffenden Reihe.

Die Reihen setzen sich zu Gruppen zusammen: die häufigste Gruppe ist die Vierreihenstrophe: vier Vierheber ergeben die Anustubh, vier Sechsheber die Jagatī und, wenn katalektisch, die Tristubh. Es gibt auch Strophen zu drei Reihen, deren wichtigste die Gāyatrī ist.

Beispiele:

Anustubh: RV. 5, 83, 9:

yat parjanya kanikradat stanayan hamsi duskrtah Z pratīdam visvam modate, yat kim ca prthivyām adhi.

Wenn du, Pardschanja <sup>12</sup>) donnernd laut, Dröhnend die Übeltäter schlägst, Da jubelt alles froh dir zu, Was immer auf der Erde ist.

Jagatī: RV. 5, 83, 2:

vi vṛkṣān hanti uta hanti rakṣasaḥ viśvaṃ bibhāya bhuvanaṃ mahāvadhāt Z utānāgā īṣate vṛṣṇiāvataḥ yat parjanyah stanayan hanti duskṛtaḥ.

Er spaltet Bäume, tötet der Dämonen Brut, Die ganze Schöpfung fürchtet sich vor seinem Strahl; Schuldlose selbst zittern vor seiner Urgewalt, Wenn Pardschanja donnernd die Bösewichter schlägt.

Tristubh: RV. 8, 48, 3:

apāma somam | amṛtā (|) abhūma, aganma jyotir | avidāma devān: Z

<sup>12)</sup> Gott des Gewitterregens.

kim u dhūrtir amṛta martiasya.

Wir tranken Soma, wurden Todes ledig,
Zum Licht gedrungen fanden wir (|) die Götter.
Was kann uns jetzt der Neid, was kann die Bosheit,
Unsterblicher, des Sterblichen (|) noch antun?

Gāyatrī: RV. 1, 1, 1:

agnim īde purohitam yajñasya devam rtvijam, Z hotāram ratnadhātamam.

Agni preis' ich, den Amtenden, Des Opfers priesterlichen Gott, Den Rufer, reichster Gaben Quell.

Während bei den Vierzeilern je zwei Reihen eine Kette bilden, vertritt bei den Dreizeilern die letzte Reihe allein eine Kette.

Es gibt auch Strophen, in denen beide Arten von Reihen, Vier- und Sechsheber, verbunden sind, so z. B. in der Uşnih: RV-1, 92, 15:

uṣas tac citram ā bhara (8 Silben) asmabhyaṃ vājinīvatī Z (8 Silben) yena tokaṃ ca tanayaṃ ca dhāmahe. (12 Silben)

Uschas, an feurigen Stuten <sup>13</sup>) reich, O bring' uns jene Lichtkraft her, Welche uns Kinderglück und Kindeskinder schafft.

Dieselbe Strophe wird auch dadurch erreicht, daß die zwölfsilbige Reihe sich in eine acht- und in eine viersilbige trennt. Dieser Fall ist für uns von ganz besonderer Bedeutung. Beispiel:

<sup>15)</sup> Stuten sind Trägerinnen gewaltiger Feuerkraft. Die Göttin der Morgenröte fährt mit ihnen, den (lichtsprühenden) Wolken, dahin.

Usnih: RV. 5, 51, 5:

vāyav ā yāhi vītaye juṣāno havyadātaye Z piba sutasya andhaso abhi prayaḥ.

Waju <sup>14</sup>), komm' her zum Opfermahl, Komm' gerne zu der Spende hier, Trink' von dem wohlgepreßten Saft Zur Labung dir.

Der schließende Zweiheber wiederholt sich als Kehrvers in den beiden nächsten Strophen, ein Beweis, daß er selbständig ist, daß also nach andhaso nicht eine Fuge (iunctura), sondern eine Lanke (versura) anzunehmen ist.

Wir betrachten diesen Kehrvers als steigend. Noch beachtenswerter ist für uns RV. 1, 84, 7—9, wo der Kehrvers, indro anga, sicher fallend ist:

 ya eka id vidayate vasu martāya dāśuşe īśāno apratişkuta indro anga.

Er, der allein dem Sterblichen, Wenn er spendet, das Gut verschenkt, Ein Herr, dem niemand trotzen kann: Das ist Indra.

Ein eindrucksvoller Schlußvers, dessen Wucht durch den im Metrum liegenden Gegensatz noch gehoben wird.

Die Großstrophe (macrostrophe) ist verhältnismäßig selten. Sie besteht darin, daß z. B. eine Brhatī-Strophe, deren Reihen die Silbenzahlen 8. 8. 12. 8 haben mit einer Satobrhatī-Strophe, die durch Reihen mit den Silbenzahlen 12. 8. 12. 8 charakterisiert ist, verbunden wird. Die Strophen scheinen sich allerdings mehr

<sup>14)</sup> Gott des Windes.

Hiebei bewegten sich Lehrer und Schüler gewiß nicht in den Melodien des Gesanges, sondern blieben auf dem Boden einer zwar leiernden, doch der Alltagssprache nahen Rezitation. In dem bekannten Froschlied 17) wird das Gequake der Frösche mit der Rezitation von Schülern verglichen, welche die von dem Lehrer vorgesprochenen Verse nachsagen. Und welch riesiger Lehrstoff mußte da auswendig gelernt werden! Kein Wunder, wenn der Rhythmus der gewöhnlichen Sprache immer wieder über den Lernenden seine Herrschaft ausübte. Man vergesse auch die Tatsache nicht, daß im Opferdienst rigvedische Verse gelegentlich auch mit leiser Stimme, also ohne alle Berührung mit Musik und Gesang hergesagt wurden. Das alles mußte eine Annäherung an das Sprechmetrum herbeiführen, und so gab es wohl Übergänge von der gesangsmäßigen bis zur fast rein sprechmetrischen Rezitation in allerlei Stufen. Die Hauptart war aber wohl die oben genannte singsangmäßige, dem Sprechton sich nähernde Rezitation.

Das Taktgeschlecht, dem sich der Vortrag unterwarf, war sicher das gerade, also 2/4. Wo einfache Melodien herrschen, ist der gerade Takt das Gewöhnliche. Der Śloka, der direkte Nachkomme der vedischen Anustubh, wird heute noch so vorgetragen, daß man nirgends eine Annäherung an den Dreivierteltakt empfindet. Wäre der ungerade Takt beabsichtigt gewesen, so hätten die feinfühligen Sprachmeister des Veda den jambischen Rhythmus auch im vorderen Teil des Verses durchgeführt, z. B. in der Gavatri (agnim ide); aber hier sind vier Längen gar nicht selten, was dafür spricht, daß man den geradtaktigen, spondeischen Charakter des Urmetrums festhalten und einen Übergang in den Jambus-Takt (- : - = 2:1) verhüten wollte. Was im zweiten Teil (purohitam) an dem Verhältnis 1:1 gefährdet wurde, sollte im ersten Teile kompensiert werden. Die ganze Entwicklung der vedischen Metrik zeigt einen Kampf gegen die Vorherrschaft des Jambus. So war der ganze Vers von der Proportion 1:1 beherrscht, was natürlich nicht mathematisch zu verstehen ist. Ein weiterer Beweis wird durch folgende Tatsache gegeben. Es kommt vor, daß zwei Silben den Wert einer einzigen

<sup>17)</sup> RV. 7, 105, 5.

More haben; so ist z. B. an gewissen Stellen <sup>18</sup>) duhitaro quantitativ zwar =  $\d$  und  $\d$  könnte an die griechische Auflösung des Trochäus —  $\d$  in  $\d$  erinnern; und wenn alle drei Kürzen gleichwertig wären, hätten wir in der Tat das Verhältnis 2:1. Da aber die beiden ersten Kürzen zusammen gleich der dritten sind, also  $\d$   $\d$  =  $\d$ , so liegt das gerade Verhältnis vor.

Schließlich weise ich noch darauf hin, daß kurze Iktussilben, wie z. B. in parame, häufig sind und daß sich, wie wir sehen werden, die Gestalt des mittleren Teiles des Sechshebers mit ungeradteiligem Takt nicht vereinigen läßt.

Fast allen vedischen Versarten liegt steigender Rhythmus zugrunde. Die Quantitätsverteilung entspricht im allgemeinen diesem Rhythmus. Die auf der Quantität beruhende natürliche Wortbetonung steht mit ihm, wie sich uns zeigen wird, nur selten in eigentlichem Widerspruch. Die gewöhnliche Vierheberreihe, wie sie z. B. die Gajatri zeigt, kann gar nicht anders vorgetragen werden. Bei dem Sechsheber ist die dem steigenden Rhythmus günstige Quantitätslage in einer bestimmten Periode verstechnischer Höhe sechsmal so häufig, als die Eingangsform - - -, und wenn eine lange fünfte Silbe vor der vorgeschobenen Fuge steht, fünfzehnmal so häufig 19). In Strophen mit Verbindung von Vier-, Sechs- und Zweihebern, wie z. B. den Pragatha, also in vielfach ältesten Schichten, ist eine Vorliebe für Länge an sechster Stelle bemerkbar. Ferner sind gewisse Beziehungen zwischen Vier- und Sechsheber, die zum Teil auf der ursprünglichen Zusammensetzung aus dem Zwei- und Vierheber beruhen (s. u.), nur bei Annahme steigenden Grundmaßes begreiflich. Auch die aus dem vedischen Sechsheber hervorgegangenen klassischen Tristubhund Jagatī-Formen, sowie die verwandten Versgebilde der Griechen und Römer weisen in diese Richtung.

Der orchestische Urrhythmus des vedischen Vierhebers ist demnach



<sup>18)</sup> Vgl. RV. 4, 51, 1 und 10.

<sup>19)</sup> Vgl. Arnold, V. M. § 215.

oder nach unserer Taktschreibung



In dem Grundmaß der Gāyatrī-Reihe usw.

$$\times$$
  $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ist die alte Fuge verwischt. Für den Sechsheber stellen wir folgende Form auf:



oder nach unserer Taktschreibung



(Die Fugen I und I zeigen, daß sich diese Schreibung für unsere Zwecke nicht gut eignet). Aus dieser Form ging die Jagatī hervor (siehe Beispiel S. 21.)

Wenn die vorletzte Note mit der ihr vorhergehenden zusammengezogen wird, ein Vorgang, der sicher schon der orchestischen Stufe zugeschrieben werden kann, dann haben wir den der Tristubh entsprechenden Urrhythmus:



Taktschreibung:



Bei beiden Formen des Sechshebers, der akatalektischen sowohl als der katalektischen, ist die Fuge erhalten geblieben, aber auch oft um eine Note nach vorn verschoben (Cäsur nach der fünften Silbe). Außerdem sieht man deutlich, daß der Sechsheber aus dem Zwei- und dem Vierheber zusammengesetzt ist.

Der Zweiheber kann, wie die Beispiele S. 21 und 22 erweisen, auch selbständig vorkommen, sein orchestischer Rhythmus, ist, wenn steigend:



Taktschreibung:

wenn fallend:

Taktschreibung:

11111.

Alle diese Urrhythmen sagen an sich nichts darüber aus, ob sie von den Indoariern selbst erfunden, ob sie durch Erbschaft aus der indogermanischen Vorzeit überliefert oder aus dem Formenschatz irgendeines anderen Volkes entlehnt wurden. Wahrscheinlich haben die Indoarier sie aus ihrer indogermanischen Heimat mitgebracht. Was aber war nun ihre eigene Tat? Die Anpassung der sprachlichen Schallmasse an den orchestischen Urrhythmus. Und diese ihre Leistung ist als genial zu bezeichnen. Um dies zu verstehen, müssen wir etwas weiter ausholen. Wir haben oben angedeutet, daß Lang und Kurz, auch in den Versausgängen, keine proportional verschiedenen Zeiten darstellen, daß sie nicht im Verhältnis von 2:1, sondern in dem von 1:1 stehen. Die Versausgänge vor allem zeigen, daß die Quantität eine Beziehung zu dem orchestischen Iktus hat; die Längen zeigen hier den Iktus an, nicht die rhythmische Dauer. Wägen der Silben gilt hier, nicht Messung im Sinne der Späteren; nicht um lange und kurze Silben handelt es sich im Grund, sondern um schwere und leichte, und die Erinnerung hieran hat die spätere indische Metrik noch bewahrt, indem sie die aus der Veda-Zeit stammenden Bezeichnungen "guru" = schwer und "laghu" = leicht verwendet, während die Grammatik "dīrgha" = lang und "hrasva" = kurz unterscheidet. Allerdings mochte eine lange Silbe in der Senkung mitunter den Zweck haben, durch ihre Dauer die Proportion 1:1 aufrechtzuhalten, aber in den Hebungen des Versendes hatte sie einen anderen Sinn: sie stand nicht nur hier, weil sie lang war, sondern weil sie infolge des sprachlichen Quantitätsgesetzes einen exspiratorischen Akzent trug, der freilich wohl kaum so stark war, wie der des Deutschen, sondern eher dem des Italienischen glich. Hiemit stelle ich die Lehre auf, daß der an

das Lateinische erinnernde, noch heute geltende Akzent des Sanskrits schon die Sprache der vedischen Dichter beherrschte. Diese Behauptung mag zunächst kühn erscheinen, aber ich möchte an folgendes erinnern. Die bekannten vedischen Tonzeichen, anudatta, udatta, svarita, sind, wie schon die ältesten Erläuterungsschriften des Veda deutlich genug hervorheben, keine Akzente in dem angegebenen Sinn, sondern Tonhöhezeichen, und haben, abgesehen von ein paar ganz problematischen Stellen, nicht die geringste Bedeutung für den Rhythmus. Die Silbenzählung ist ebenfalls kein metrisches Prinzip, und der Quantitätswechsel allein genügt nicht, vor allem nicht bei geradem Takt, um das Gefühl des Rhythmus hervorzurufen. Außerdem ist der Quantitätswechsel im Veda nicht einmal am Versende immer ganz regelmäßig. Denn an der sechsten Stelle des Vierhebers begegnen Worte wie ajara, arusa, avase, guhia, marutah, varuna, śavase, havia u. a. ziemlich häufig 20); hier ist eine von der Quantität ausgehende Erklärung unmöglich. Hier fallen einfach Iktus und Wortton zusammen; so schon im zweiten Vers des Rigveda (1, 1, 2): agnih purvebhir reibhir. In reibhir fällt zufällig der Wortton mit der Tonhöhe zusammen. Das ist aber, wie gesagt, bedeutungslos. Überhaupt fragt es sich, ob die überlieferten Tonhöhen ganz und gar echt sind. Bekanntlich hat der Rigveda hier ganz eigentümliche, von dem Gebrauch Paninis abweichende, einen künstlichen Eindruck machende Regeln. Daraus läßt sich schließen. daß die Tonhöhe schon für die altindischen Dichter nichts mehr ganz Einheitliches, ganz Lebendiges war. Auf den Einwand, die heutige Akzentuation des Sanskrits sei eine verhältnismäßig junge Entwicklung, ist zu erwidern, daß diese traditionelle Behauptung durchaus nicht bewiesen ist. Neben der hieratischen Sprache lebte schon zur Zeit der Entstehung der Hymnen eine Volkssprache, "die über jene priesterliche Sprache weit hinaus entwickelt war und die Haupteigenschaften der ältesten Phase des Mittelindischen, der sogenannten Palistufe an sich trug" 21). Und dieses Mittelindische unterschied sich in einem höchst wichtigen Punkte von der hieratischen Sprache: es zeigt keine Spur der

<sup>20)</sup> Vgl. Arnold, V. M. § 190.

<sup>21)</sup> J. Wackernagel, Altind. Gramm. I, S. XVI ff.

alten Akzentweise, dagegen "zahlreiche Wirkungen (Synkopen, Dehnungen usw.) eines Exspirationsakzents, der dem heute im Sanskrit üblichen gleichartig ist<sup>22</sup>). Im Mittelindischen ist dieser Akzent sehr alt<sup>22</sup>), da darauf beruhende Formen, wie ujjhāmi "verlassen", schon in der Brahmana-Zeit in die Hochsprache Aufnahme gefunden haben" <sup>23</sup>). Bei der Bildung folgender mittelindischer Wörter z. B. hatte weder der altindogermanische, noch der altvedische Akzent etwas zu sagen:

etādṛśa wird im Pāli candrámas wird im Pāli khálu wird im Prakrit

etādisa, candimas, khu.

Auch der der rigvedischen Schriftsprache zugrunde liegende Hauptdialekt lebte unter ähnlichen Gesetzen wie die anderen indoarischen Volkssprachen der damaligen Zeit, und wenn es schon sicher ist, daß selbst Dravidisches in die Schriftsprache eingedrungen ist, um wieviel stärker muß der Einfluß des lebendigen Volkssanskrits gewesen sein? Vor allem aber mußte er auf die Akzentuation einwirken. Der Sprecher einer Schriftsprache legt den Tonfall seines Mutterdialektes in sie hinein. So spricht ja auch der Sachse das Schriftdeutsch mit sächsischem Tonfall. Nur ist der exspiratorische Akzent des Schrift- und des Dialekt-Deutschen im wesentlichen derselbe geblieben. In den indoarischen Volkssprachen zur Zeit des Veda war der alte indogermanische Exspirations-Akzent teils gar nicht mehr, teils lediglich als Tonhöhe-Unterschied vorhanden, der Exspirationsdruck wurde, wie sprachwissenschaftlich nachgewiesen ist, im wesentlichen so gelegt, wie im späteren Sanskrit. Die rigvedischen Dichter konnten gar nicht anders als so akzentuieren, und die Tonhöhen, welche die Priester als überkommenes Heiligtum ängstlich festhielten, taten dem keinen Eintrag. Musikalischer und exspiratorischer Akzent können übrigens ruhig nebeneinander bestehen: das ist z. B. in dem alten Volksdialekt von Tübingen recht gut zu beobachten.

<sup>22)</sup> Von mir gesperrt.

<sup>25)</sup> Wackernagel, ib. S. 297.

Der beste Beweis für die Richtigkeit meiner Lehre aber ist die Tatsache, daß mit ihrer Hilfe die Eigenart und Entwicklung der vedischen Metrik besser als bisher erfaßt werden kann, ferner, daß es mir gelang, auf diesem Wege das Hauptmetrum des Awesta klar herauszustellen und außerdem eine Art der Versbildung zu entdecken, die bisher unbekannt war. Ich dehne meine Lehre auch auf andere arische Versgebilde aus. Aber es ist ein Unterschied festzustellen. Während z. B. im Awesta die Quantität als solche ganz zurücktritt, nur im Hintergrund stehende Ursache der den Rhythmus führenden Wortbetonung des Versendes ist, wurde im Bereich des Rigveda die Quantität als metrisch auswertbar erkannt. Aber gerade hier sind die Dichter bestrebt, die Verse so zu gestalten, daß Rhythmus und natürlicher Sprachakzent in schönem Einklang stehen. Wie wäre sonst die Tristubh, in welcher diese Harmonie am besten hergestellt werden konnte, so beliebt geworden?

Bei diesem Versmaß wollen wir einen Augenblick verweilen, um unsere Anschauung noch deutlicher zu machen. Zuvor aber bitte ich noch einmal, nicht zu vergessen, daß wir eine quantitierende Sprache mit etwas schwächerem Akzent, als ihn das Deutsche aufweist, vor uns haben. In zweisilbigen Wörtern z. B. mit zwei Längen, oder einer Kürze und einer Länge, wie dive war die Wortbetonung flüssig, das heißt, man konnte dive und dive betonen; ähnlich in anderen Fällen, auf die ich hier nicht eingehen kann. Deshalb oft scheinbare Widersprüche zwischen Iktus und Wortakzent; sie lassen sich aber fast immer erklären und entschuldigen.

Wir beginnen mit folgender Tristubh:

uvaca me l varuņo medhirāyà 24).

Es sagte mir Waruna, mir, dem Weisen.

Wir haben hier den ersten Typ, den mit der alten Fuge nach der vierten More. Es ist varuno, nicht varuno zu betonen, da durch die Fuge die fünfte More aufgesogen wird. varu — fällt also ganz auf die sechste More und füllt sie aus. Wörter wie varuno mit der

<sup>24)</sup> RV. 7, 87, 4.

Quantitätsfolge — finden sich mit Vorliebe nach der alten Fuge, und diese Wörter tragen den Wortakzent auf der ersten Silbe. Es findet sich auch —, was auf dasselbe hinauskommt; in einer späteren Periode aber wird——häufig, und schließlich tritt auch——auf, was zu dem aus den vedischen Sechshebern abgeleiteten klassischen Formen überleitet.

Unser Vers folgt also dem Schema:

$$\times \overset{1}{\times} \times \overset{1}{\sim} + \overset{1}{\forall} \overset{1}{\vee} \times \overset{1}{\times} \times \overset{1}{\sim} \overset{1}{\times}$$

Wenn vor der alten Fuge eine Kürze steht, wie in unserem oben angeführten Beispiel

kim u dhūrtir | amṛta martiasya,

so folgt nach der vierten More eine Pause, der rhythmische Gang ist der gleiche:

Wenn unsere These, daß die Kraft der alten Fuge die fünfte aufsaugt oder zur Pause macht, richtig ist <sup>25</sup>), dann müßte es in der Theorie Verse geben, die die fünfte More ebenfalls nicht besetzen, die sechste aber nur mit einer Silbe, so daß eine zehnsilbige Tristubh (oder eine elfsilbige Jagatī) herauskommt. Solche Verse gibt es in der Tat, und sie scheinen in alter Zeit nicht unbeliebt gewesen zu sein.

## Beispiele:

rāsi kṣayaṃ | A rāsi mitram asme <sup>26</sup>)
Schenk' uns den Sitz, A schenk' uns den Gefährten.
avābhinad | A ukthair vāvṛdhānaḥ <sup>27</sup>)
Du schlugest ihn | A stark durch unsere Lieder.

Beide sind nach dem Schema gebaut:

<sup>25)</sup> Auch heute noch wird dieser Typ so gesungen: den Vers bubhukṣitam Λ na pratibhāti kimcid habe ich oft so von einem Inder singen hören.

<sup>26)</sup> RV. 2, 11, 14.

<sup>27)</sup> RV. 2, 11, 2.

Man denke sich statt der Pause noch eine Silbe, dann haben wir das ursprüngliche Grundmaß des katalektischen Sechshebers, mit Einschnitt ohne Pause:

Auch danach wurde gedichtet, und zwar begegnet uns diese Form in Hymnen der Frühzeit, und in der Blütezeit wurde sie wieder aufgegriffen und künstlich erneuert.

Beispiel:

devair avo 1 mimīhi sam jaritre <sup>28</sup>) Verleihe durch die Götter Gunst dem Sänger.

Aber diese Form ist im Rigveda am Aussterben, sie setzte sich deswegen nicht durch, weil man gegen den Jambus, gegen den ¾-Takt kämpfte. Da der zweite Teil dieser Verse sich einer regelmäßigen Quantität nähert, so mußte besonders am Anfang dieses Stückes die Gefahr des Übergangs in den ¾-Takt beseitigt werden, und daraus erklärt sich das schließliche Verschwinden der sog. jambischen Form des vedischen Sechshebers. Alle die anderen, nach der alten Fuge üblichen Quantitätsfolgen sind Mittel gegen den Jambus, und — empfahl sich besonders deshalb, weil Wörter wie tamasā, avase, manasā nur an dieser Stelle mit Glück untergebracht werden konnten.

Wir sehen schon hier, wie die alten Dichter bestrebt waren, vor allem im Teil nach der Fuge, der Wortbetonung zu ihrem Recht zu verhelfen. Das wird noch deutlicher, wenn wir den zweiten Typ des Sechshebers, den mit der vorgeschobenen Fuge betrachten. Dieser Einschnitt zieht die erste Silbe des zweiten Teiles an sich; er trennt; aber die Getrennte ruft nach der ihr zugehörigen schweren Silbe und so eilt der Rhythmus, beide Teile verbindend, ruhig und ohne eigentliche Pause weiter:

apāma somam amṛtā abhūma 29)  $\times \overset{'}{\times} \times \overset{'}{\times} \times \overset{'}{\times} \times \overset{'}{\times} \times \overset{'}{\times} \times \overset{'}{\times} \overset{'}{\times},$  und dieser Typus wurde naturgemäß am beliebtesten.

<sup>28)</sup> RV. 3, 1, 15.

<sup>29)</sup> Siehe oben.

Alle diese, die Einschnitte und ihre Wirkungen betreffenden Bemerkungen gelten natürlich auch für die Jagatī, als dem vollen Sechsheber. Aber in der Tristubh ließ sich die Aufgabe, den Sprachakzent mit dem Versiktus in Einklang zu bringen, am besten lösen, besonders in dem Typus mit dem Einschnitt nach der fünften Silbe, wieder aus dem Grunde, weil dieser Typ sich dem Sprachcharakter noch besser anschmiegt, als der andere. In der Tristubh finden die vielen fallenden Worte der altindischen Sprache ihre Heimat: deswegen fließen die Wellen dieses Maßes so ungezwungen dahin, und die große Tat der vedischen Dichter, die vollendete Anpassung einer Sprache mit vielen fallenden Wörtern an ein Grundmaß mit steigendem Charakter verdient unsere höchste Bewunderung. Wie der Sprachakzent triumphieren kann, sehen wir an der zitierten Soma-Strophe, einer der schönsten und berühmtesten Strophen des Rigveda 30). Kein einziger Widerspruch gegen den Sprachakzent findet sich in dieser vom Mysterium durchdrungenen, von Generationen gebeteten Strophe: denn die scheinbare Tonbeugung dhürtir ist nach dem oben Bemerkten ohne Belang. Gerade die scheinbaren Tonbeugungen, die im wesentlichen auf die vordere Hälfte des Verses beschränkt sind, bringen Abwechslung in den Fluß des Rhythmus und stören ihn keineswegs. Zu den belangreicheren Tonbeugungen gehören die nicht eben zahlreichen Fälle, wo bei vorgeschobener Fuge die vierte Silbe kurz ist und keinen Wortakzent trägt, z. B.:

tisrah prthivīr | upari | pravā divo 31).

Drei der Erden gibt's | drüber steht | des Himmels Hang.

Lange haben mir diese Verse Kopfzerbrechen gemacht, bis ich dahinter kam, daß es sich hier um Nachahmungen der Gäyatrī-Reihe handelt. Solche Verse sind, ohne daß der Einschnitt nach der fünften Silbe markiert wird, sozusagen mit schwebender Betonung zu lesen <sup>32</sup>). Ihr wirklicher Einschnitt tritt eigentlich

<sup>30)</sup> Siehe oben.

<sup>31)</sup> RV. 1, 34, 8.

<sup>52)</sup> Ein praktischer Wink für das Lesen sei hier angefügt. Die geschichtliche Entwicklung und der Bau der Vierheberreihe legt nahe, die ersten vier Silben ,schwebend' oder mit Anlehnung an den natür-

erst nach der achten Silbe ein, wie hier nach upari. Freilich ist dies nicht immer der Fall, dann hat eben der Vers entweder keinen Einschnitt oder gehört zu den schlechteren.

Auf andere Varianten des Sechshebers können wir hier nicht mehr eingehen. Ebensowenig auf einen dritten Urrhythmus, dessen Spuren im Rigveda in der Dvipadā Virāj zu erkennen sind.

Beispiel:

marteşu mitrah
$$\times \overset{'}{\times} \times \overset{'}{\sim} \overset{'}{\sim}.$$

Dagegen sollen noch zwei Erscheinungen der indischen Metrik berührt werden, die auch auf die awestische Verskunst Licht werfen, nämlich die katalektischen Verse und der fallende Vierheber. Es ist nicht richtig, alle nicht vollsilbigen Verse schlechthin als Sieben-, Neun-, Zehnsilber anzusprechen und in ihnen stets beabsichtigte Verstypen zu sehen. Es ist immer zu untersuchen, ob nicht katalektische Verse vorliegen, Verse, die dieselbe Morenzahl haben wie die ihnen entsprechenden Vollsilber. Echte defektive Silbensilber sind verhältnismäßig selten und verlangen in den meisten Fällen Korrektur, die ebenfalls seltenen Neunsilber sind fehlerhafte Bildungen.

Ein solcher katalektischer Vierheber steigender Art ist z. B.:

asmākam deva pūsan 33);

er entspricht dem Grundmaß:

$$\times \stackrel{\cdot}{\times} \times \stackrel{\cdot}{\times} \times \stackrel{\cdot}{\sim} \stackrel{\cdot}{\times}.$$

Verse, die mit Genitiven auf -ānām, -īnām usw. endigen, könnten an sich ebenfalls katalektisch aufgefaßt werden, ich bin aber dafür, sie in -ānaam usw. aufzulösen, wenn sie unter lauter vollen Versen stehen. Katalektische Vierheber sind alt und gehen auf den orchestischen Urrhythmus

lichen Wortton zu lesen, also etwa so wie die zweite Reihe des Śloka (vīrasena suto balī). Den vorderen Teil des Sechshebers lese man steigend, doch nicht mit ausgesprochen starkem Iktus.

33) RV. 10, 26, 4.

der mit dem oben angegebenen Grundmaß fast identisch ist, zurück. Ob die letzte Silbe einen Iktus hatte oder nicht, hing, wie bei der Tristubh, von der Art der Rezitation ab; war diese gesangbetont, ja; war sie sprechmäßig, wie bei den Lernenden, so war die Vernachlässigung dieses Iktus möglich. Dieselbe Frage stellt sich bekanntlich auch gegenüber anderen indogermanischen Versen; vgl.:

έλθειν ήρω Διόνυσε

und

enos lases iuvate.

Auch zehnsilbige Verse sind katalektisch, haben also morisch den gleichen Wert wie eine Tristubh. Meist ist irgendwo eine Pause anzunehmen, vgl. oben

rāsi kṣayam | A rāsi mitram asme

u. a.

Streng zu unterscheiden von dem katalektischen Vierheber ist der fallende. Es wäre ganz falsch, diesen Vers mit Arnold von der Tristubh abzuleiten. Ein Vers wie

ā no bhaja parameşu 34)

Gib uns Anteil an dem Höchsten

hat das Grundmaß

$$\times$$
  $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

nicht dasselbe wie der zweite Teil der Tristubh, dessen Grundmaß

$$\times \times \times \times \times \stackrel{!}{\sim} \stackrel{"}{\sim}$$

an sich steigend ist. Auch spricht der ganze Bau dieser Verse gegen Arnolds Ansicht. Binnenreime, Zusammenfall von Wort und Takt, Parallelismus der Satzbildung, Wiederholungen geben den in solchen Strophen abgefaßten Gedichten ihr ganz eigenartiges Gepräge. Außerdem hat der fallende Vierheber eine selbständige Versgeschichte.

Der längste Hymnus dieser Art ist RV. 8, 2. Die durch Längen vertretenen Moren der siebten Versstelle betragen hier 80 Prozent.

<sup>34)</sup> RV. 1, 27, 5.

Beispiel:

nṛbhir dhūtaḥ suto aśnair avyo vāraiḥ paripūtaḥ Z aśvo na nikto nadīṣu <sup>35</sup>).

Männer wuschen, Steine preßten, Schafhaar seihte ihn; so ist er <sup>36</sup>) Wie ein Roß, im Fluß gebadet.

Der fallende Vierheber bildet gewöhnlich Gāyatrī-Strophen (wie diese hier); in Verbindung mit anderen Strophen und Reihen kommt er nur ganz vereinzelt vor. Das muß seinen Grund haben. Wenn wir an die Strophenbezeichnung Gāyatrī, die "Singerin", denken, so kommen wir zu der Vermutung, daß der fallende Vierheber noch viel länger als der steigende im Banne und Bereiche des orchestischen Urrhythmus blieb. Wir erinnern uns dabei an ein merkwürdiges Wort des Aristoteles, der von dem trochäischen Tetrameter, also von einem ebenfalls fallenden Maße, folgendes sagt: τὸ μὲν γὰρ πρῶτον τετραμέτρω ἐχρῶντο διὰ τὸ σατυρικὴν καὶ ὀρχεστικωτέραν εἶναι τὴν ποίησιν³7). Auch sonst redet Aristoteles mit Bezug auf diese Art von einem ῥνθμὸς κορδακικώτερος und von einem μέτρον ὀρχηστικόν³8).

Der griechische trochäische Tetrameter hat in seiner zweiten Reihe Katalexis:

> μῆτερ ἡ Ξέρξου γεραιά, χαῖρε, Δαρείου γύναι 39).

Xerxis altehrwürd'ge Mutter, Sei gegrüßt, Darii Weib!

Gibt es auch im Veda eine solche Reihe? Ich glaube sicher, z. B.:

<sup>35)</sup> RV. 8, 2, 2.

<sup>36)</sup> Der Soma.

<sup>37)</sup> Poet. 1449a, 23.

<sup>58)</sup> Vgl. Meillet, Les Origines etc...., S. 55: "Le rhythme trochaïque est dansant."

<sup>39)</sup> Aesch. Pers. 156.

pātā vṛṭrahā sutam  $^{40}$ )
Drachentöter trinkt den Saft  $^{\Lambda}$ .

In Verbindung mit anderen Strophen und Reihen, als die Gäyatrī, kommt der fallende Vierheber nur ganz vereinzelt vor. Eine fallende Anuştubh z. B. bietet RV. 8, 95, 7:

eto nu indram stavāma śuddham śuddhena sām-nā Z śuddhair ukthair vāvṛdhvāmsam śuddha āśīrvān mamattu.

Kommt, wir wollen Indra preisen, Den Reinen mit dem reinen Lied; Den durch reinen Sang Gestärkten Reiner Saft mit Milch berausche.

Die zweite Zeile ist hier als steigend aufzufassen und statt sämnä sämenä zu rezitieren. Hier begegnen wir einer sehr wichtigen Erscheinung, nämlich der Verbindung des fallenden Vierhebers mit steigenden Reihen. Und zwar ist diese in den archaischen Hymnen stärker vertreten als in späteren Stücken mit fallenden Vierhebern. Als Beispiel wähle ich noch zwei Strophen aus einem der älteren Periode angehörenden Hymnus <sup>41</sup>):

ayā te agne vidhema ūrjo napād aśvam-iṣṭe Z enā sūktena sujāta.

tam tvā gīrbhir girvanasam st dravinasyum dravinodah Z saparyema saparyavah.

Hiemit laß dir, Agni, dienen, Sohn der Kraft, du Rosse-Finder <sup>42</sup>), Mit dem schönen Liede, Edler. st

<sup>40)</sup> RV. 8, 2, 26.

<sup>41)</sup> RV. 2, 6, 2 und 3.

<sup>42)</sup> Oder "Rosse-Erbeuter", eigentlich "Rosse-Sucher"; Agni wurde wohl angerufen als Helfer im Raubzug, in welchem Pferde, Rinder usw. erbeutet wurden; vgl. gáv-isti, "Rinder begehrend".

Diese Art der Versgestaltung ist eine besondere Eigentümlichkeit der jungawestischen Metrik.

Als typisch für die altindische Metrik, wie sie uns in den vedischen Hymnen entgegentritt, können wir folgendes betrachten:

- 1. die ausschließlich strophische Gliederung;
- 2. eine in genialer Art vollzogene Anpassung an den Sprachcharakter, bei welcher der auf der Quantität beruhende natürliche Sprachakzent weitgehend berücksichtigt, aber auch die Quantität an sich metrisch ausgewertet wird;
- 3. durchgehender Charakter eines tonfarbenschillernden, durch bewußte Technik gesteigerten Wohlklangs.

Im Awesta finden wir echte strophische Gliederung nur in den Gatha, den Verspredigten Zarathustras. In dem sog. jüngeren Awesta, das auch sprachlich von dem Dialekt des Propheten verschieden ist, haben wir keine eigentliche Strophik mehr, sondern — soweit metrische Versbildung in Betracht kommt —, längere oder kürzere Abschnitte, die ich "Perioden" nenne, während sie von Hertel als "Tiraden" bezeichnet werden. Ferner ist im alten wie im jungen Awesta zwar ähnlich wie im Veda, die auf der Quantität beruhende natürliche Wortbetonung metrisches Prinzip, allein die Quantität als solche wird nicht metrisch ausgewertet. Der allgemeine Charakter der awestischen Verskunst ist deshalb der einer primitiveren, sozusagen wilderen Stufe. Diese Stämme hatten offenbar nicht die subtilen Sprachkenner und Sprachforscher wie sie im rigvedischen Raum seit alters tätig waren, Sprachmeister, welche ihr Ausdrucksmittel gefügig zu machen, zu verfeinern verstanden und das Bestmögliche aus ihm herausholten.

Beginnen wir mit der gathischen Metrik. Ich gebe folgende Übersicht:

- A. Strophen mit gleichen Reihen:
  - 1. Vier Elfsilber, wie die vedische Tristubh. Spentā-Mainyū-Gatha (Y. 47 bis 50). Einschnitt nach der vierten oder fünften Silbe.

- 2. Fünf Elfsilber. Uštāvaitī-Gatha (Y. 43 bis 46). Einschnitt nach der vierten Silbe.
- Drei Ketten mit je zwei Siebensilbern: Vohuxšathrā-Gatha (Y. 51). Lanke nach der siebten Silbe.

## B. Strophen mit ungleichen Reihen.

- Drei Ketten mit je einer sieben- und einer neunsilbigen Reihe: Ahunavaitī-Gatha (Y. 28 bis 34 und das Gebet Ahuna Vairya). Lanke nach der siebten, Kehre nach der neunten Silbe.
- 2. Zwei Züge: der erste bildet zwei Ketten zu je einem Siebenund einem Fünfsilber; der zweite zwei dreireihige Ketten, deren jede aus zwei Sieben- und einem Fünfsilber besteht. Vahištōištī-Gatha (Y. 53). Lanken nach allen Siebensilbern, Kehren nach dem ersten und dritten Fünfsilber, Zugschluß nach dem zweiten Fünfsilber, Zug- und Strophenschluß nach dem vierten Fünfsilber.

## Beispiele:

A, 1: hā [zī] nɔ hušoiθ[ə]mā, hā nō utayūitīm |
 dāt təvišīm | vanhōuš mananhō bṛxðē. Z
 at ahyāi ašā | mazda [u]rvara vaxšat
 ahurō anhōuš | zaθōi paouruyehyā. )-(43)

Sie <sup>44</sup>) gab uns gutes Wohnen, gab Bestand uns Und Kraft, sie, die vom Guten Sinn Geschätzte. Doch ihm <sup>45</sup>) zog Masda durch das Urlicht Pflanzen, Ahura, als er schuf das erste Leben.

Dreimal Einschnitt nach der fünften Silbe. Rhythmus einfach steigend. Man beachte den fast durchgehenden Zusammenfall der Wortbetonung mit dem Iktus; selbstverständlich ist dieser Zusammenfall nicht immer so vollkommen, wie hier, — so wenig wie bei der Tristubh.

<sup>43)</sup> Y. 48, 6.

<sup>44)</sup> Aramaiti, die Erdgöttin.

<sup>45)</sup> Dem Rind.

- A, 2: ähnlich wie der zweite Vers des ersten Beispiels; fünf solche Elfsilber bilden die Strophe.
- A, 3: tam kavā višta-aspō |

  magahyā xšaθrā nasat Z 46)

  Annahm der Fürst Wischtaspa

sie 47) samt der Bundesleitung;

so dreimal.

B, 1: tācit, mazdā ahurā, |
yā noit vā azhat azhaiti vā. Z 48)
All das 49), Masda Ahura,
was nicht sein oder was da sein soll.

Dreimal.

B, 2:

Erster { sāxvənī vazyamnabyo | kainibyo mraomi Z | x-šmaibyācā 50) vadəmno | məncā ī [ma]dazdūm )(

Zweiter Zug vaēdo-dūm da-ēnābīš |
abiastā ahūm yē |
vazhāuš manazhō Z
ašā vē anyō ainīm |
vīvēnghatū; tat zī hōi |
hušēnem azhat. )-(51)

<sup>46)</sup> Y. 51, 16.

<sup>47)</sup> Die reine Lehre.

<sup>48)</sup> Y. 31, 5.

<sup>49)</sup> Verkünde mir.

<sup>50)</sup> X ist silbisch!

<sup>51)</sup> Y. 53, 5.

|         | Den Mädchen hier, den Bräuten,   |
|---------|----------------------------------|
| Erster  | verkünd' ich Lehren Z            |
| Zug     | Und Euch 52) in ernster Mahnung: |
|         | nehmt sie zu Herzen; )(          |
|         | Faßt mit dem innern Licht sie,   |
|         | strebt eifrig nach dem Leben     |
| Zweiter | des Guten Sinnes. Z              |
| Zug     | Im Wettstreit um das Urlicht     |
|         | sucht euch zu übertreffen:       |
|         | das wird Gewinn sein. )-(        |

Eine große Merkwürdigkeit der Gatha-Sprache sind die zahlreichen langen Silben, welche die kurzen an Zahl weitaus überwiegen. Schlußsilben, die im jüngeren Awesta kurz sind, wie ca oder das a des Vokativs der a-Stämme, sind hier grundsätzlich lang geschrieben. Das dadurch entstehende ungleiche Verhältnis zwischen kurzen und langen Silben mag uns unnatürlich erscheinen; wir sind trotzdem nicht berechtigt, hier konsequentfalsche Schreibung anzunehmen. Warum finden wir im jüngeren Awesta nicht dieselbe Eigentümlichkeit? Wir müssen sie einfach als gegebene Tatsache hinnehmen. Vielleicht war sie eines der Kennzeichen des gathischen Dialektes; vgl. die bekannten Verlängerungen des schließenden -a im Rigveda, z. B. bharatā, ,traget'! für bharata 53). Sei dem, wie ihm wolle, jedenfalls ist mit Meillets Theorie, daß der regelmäßige Wechsel der Quantität allein schon den Rhythmus herbeiführe, hier nichts zu erreichen. Denn von einem solchen regelmäßigen Wechsel kann hier auf keinen Fall geredet werden. Was aber war dann das metrische Prinzip der Gatha-Verse? Immer wieder wird hier die Silbenzählung genannt, obwohl diese allein niemals als solches genügen kann. Bartholomä 54) dachte einst an den indogermanischen Akzent, wie er sich z. B. in den indischen Tonzeichen spiegelt. Er bemerkt zu der gathischen Metrik: "Sie geht nicht, wie die

<sup>52)</sup> Den Bräutigamen; Zarathuschtra spricht bei einer Vermählungsfeier, bei der seine Tochter und noch einige weitere Bräute vermählt wurden.

<sup>53)</sup> Siehe Arnold, V. M., Preface und passim.

<sup>54)</sup> In "Arische Forschungen", 1886, 2. Heft S. 12 ff.

vedische von der Quantität aus, sondern ausschließlich vom Akzent. Zu der Gleichzahl von Silben tritt eine Gleichzahl von Akzenten." Dann gibt er folgendes interessante Beispiel mit entsprechender "rhythmischer" Übertragung 55)?

tấ võ urvātā marəntō
aguštā vacō sənghāmahī
aēibyō, yōi urvātāiš drujo
ašahyā gāēθå vīmərəncaitē,
atcit aēibyō vahištā,
yōi zrazdā 56) azhən mazdāi.

Eures Befehls eingedenk
künden wir Sprüche — peinlich für die,
so feindlich das fromme Volk,
wie es die Lüge heischt, bedräuen:
denen jedoch angenehm,
welche treulich dienen dem Mazdah.

Was sagen wir hiezu? Erstens haben wir nicht den geringsten Beweis dafür, daß der indogermanische Akzent in dieser Form bei dem Gatha-Volk noch gegolten hat. Übrigens ist nicht recht klar, ob Bartholomä den exspiratorischen (indogermanischen) oder den musikalischen (vedischen) Akzent im Auge hat. Der erstere kommt angesichts des vom Indogermanischen ziemlich stark abweichenden Konsonantismus des Gathischen kaum in Betracht; und wenn je der musikalische Akzent noch lebendig gewesen wäre, so ist er hier ebensowenig wie im Veda als metrisches Prinzip verwendet worden; auch in dem angeführten Beispiel fällt er ja so unregelmäßig, daß kein Gefühl metrischer Abwechslung aufkommt. Bartholomä stand später metrischen Untersuchungen offenbar skeptisch gegenüber, und er hat wohl auch diese Theorie wieder aufgegeben.

<sup>55)</sup> Y. 31, 1 und 15. Ich zitiere nur seine Bearbeitung der ersten Strophe, in der heutigen Umschrift.

<sup>56)</sup> G und Bartholomä: zarazdå.

So bleibt denn nichts anderes übrig als anzunehmen, daß auch hier die natürliche Wortbetonung dem Iktus bis zu einem gewissen Grade angepaßt wurde und auch hier auf den Quantitätsverhältnissen beruhte, mit anderen Worten, daß auch hier ein Akzent maßgebend war, wie wir ihn aus dem Sanskrit kennen. Zu dieser Annahme berechtigt uns nicht allein die Tatsache der sprachlichen Verwandtschaft des Gatha-Dialektes mit dem Altindischen, sie wird auch durch die Texte selbst glänzend bestätigt. Nur unter dieser Voraussetzung können sie metrisch rezitiert werden.

Die Reihen zeigen regelmäßige Silbenzahl, und diese ist fast ausschließlich ungerad. Daraus folgt mit größter Wahrscheinlichkeit, daß alle diese Verse, mit Ausnahme der neunsilbigen, katalektisch sind. Für die Sieben- und Elfsilber haben wir Parallelen im Veda, die katalektische Gavatri- und die Tristubh-Reihe. Nehmen wir für die entsprechenden gathischen Reihen, nach dem Vorbild des vedischen Urrhythmus, steigenden Versgang an, so gelangen wir zu einer annähernd richtigen Rezitation, ja. wir können diese Verse gar nicht anders lesen, und ich glaube, daß man sie von jeher spontan so gelesen hat. Den Neunsilber möchte ich nicht als katalektisch betrachten; er wäre ja sonst einem zehnmorigen Verse gleich, einer Form, die ich sowohl für den Veda als auch für die Gatha bezweifle. Er ist eher ein hyper-syllabischer Vers, da er ab und zu durch einen Achtsilber ersetzt wird. Die katalektische Lesung des Neunsilbers ist rhythmusfremd. Der Fünfsilber 57) dagegen könnte wohl katalektisch sein, und würde dann der indischen Dvipada-Viraj-Reihe entsprechen: martesu-mitrah.

Die Fragen, ob sprech- oder gesangsmäßiger Vortrag in Betracht kommt und ob wir geraden oder ungeraden Takt anzunehmen haben, sind, nachdem wir die vedischen Verhältnisse klar gestellt haben, nicht mehr allzuschwer zu beantworten. Für gesangsmäßigen Vortrag spricht vor allem die Bezeichnung gāðā, d. h. "Lied", ferner die strophische Gliederung und die regelmäßige Fuge nach der vierten Silbe im zweiten Typ des Sechshebers (A, 2). Außerdem erklärt sich die gute Überlieferung

<sup>57)</sup> Siehe Beispiel B, 2.

dieser Hymnen leicht, wenn man annimmt, daß sie gesungen und wohl gar mit Musik begleitet waren; so konnten sie die eigentliche Prosapredigt in eine höhere Sphäre heben und ihre Wirkung verstärken. Andererseits ist der Inhalt der Gatha vorwiegend lehrhaft und erhebt sich recht selten zu poetischem Schwung. Anaphorische Redeweise, dialogische Entwicklung, Fragen u. dgl. zielen auf rhetorische Wirkung ab. Häufig greifen auch die Reihen syntaktisch in die anderen über, was einen leichten Bruch des Rhythmus verursacht. Ferner ist die Zusammenstellung ungleicher Maße, wie Sieben-, Neun- und Fünfsilber dem orchestischen Rhythmus an sich nicht eigen. Diese Eigentümlichkeiten weisen darauf hin, daß der natürliche Sprachakzent stark seine Rechte geltend machte, und so werden wir keinen rein orchestischen, sondern eher einen musikmetrischen, sozusagen konzertmäßigen Vortrag annehmen, eine sangartige, getragene Rezitation.

Der Vergleich mit der vedischen Verskunst, sowie die Tatsache der vorwiegend langen Vokale, die Rücksicht auf die natürliche Sprechweise, ferner der ganze Geist dieser ernsten Verspredigten, die keinen hüpfenden Dreiviertel-Takt ertragen: all das spricht mit größter Wahrscheinlichkeit dafür, daß sie in geradem Takt vorgetragen wurden.

Von den Strophenformen gehen nur die mit gleichen Reihen auf orchestischen Urrhythmus zurück, die Strophen mit ungleichen Reihen sind Neuerungen Zarathuschtras. Die Reihen selbst dagegen sind alle, mit Ausnahme des Neunsilbers, orchestischen Ursprungs. Der Neunsilber ist des Propheten eigene Erfindung, ebenso die Zusammenstellung von Sieben- und Neun-, sowie Sieben-, Neun- und Fünfsilbern zu Strophen. Die Maße der Sieben-, Fünf- und Elfsilber erbte Zarathuschtra aus der Vergangenheit. Der schwere katalektische Ausgang schien ihm für seine ernste Verkündigung besonders geeignet zu sein; aus demselben Grunde wich er einerseits erheblich von der Orchestik ab, andererseits vermied er die Reihengänge der volksmäßigen Dichtung gänzlich.

Seine metrische Neuerung spiegelt in gewissem Sinn die Art seiner Reformation wider: er hat aus dem Überlieferungsgut das ihm edel und groß Erscheinende ausgewählt und es, nicht ohne Neues hinzuzufügen, in ein System gebracht.

Aus der Betrachtung der Wortbetonung und der Quantitätsverhältnisse am Schluß der Gatha-Verse eröffnet sich uns die Kenntnis metrischer Tatsachen, die für die richtige Auffassung der Metrik des jüngeren Awesta von größter Bedeutung sind. Wir sehen, wie zweisilbige Wörter, wie dadat, avō u. a., am Versschluß dieselbe Funktion haben, wie solche mit der Quantität -- z. B. kāmē, dantō u. a. Auch im Veda können am Versschluß kurze Silben den Iktus tragen, aber dort wurde dieser Gebrauch mit dem Fortschritt der Verskunst immer seltener. Im Awesta dagegen lebt er auch noch in der späteren Dichtung fort. Ferner stehen am Schluß der Gatha-Reihen oft drei- und mehrsilbige Wörter, welche an sich oder nach den etymologischen Entsprechungen im Altindischen die Wortbetonung XXX verlangen, also für die Iktusstelle XXX sich nicht eignen würden. Und doch verlangen sie diesen Iktus. So songhamahi, jvamahi, usomahi: drəgvatō (acc.), snaiθisā, a-sūnā (vgl. ai. śuná n. ,Erfolg'), ašavanəm, cixšnuśō, vīdušō, fərašo-təməm; vor y: sasnayā, rātayo usw. usw.

Vor allem aber fallen hier ahurā und manaøhā (mit ihren entsprechenden anderen Kasusformen) auf. Da die beiden Worte mit Vorliebe, ja geradezu hartnäckig an diese Stelle (den Versschluß) gesetzt werden, so bleibt nichts anderes übrig, als anzunehmen, daß auch in Prosa ahurā und manaøhā ausgesprochen wurde. Man darf vielleicht auf das neupersische hur-[muzd] hinweisen (BL unter ahura) und auf das uramasda der elamischen Keilschriften 58). Bartholomä hat also wohl recht, wenn er den Gottesnamen von ahura-, "Herr', trennt. Bei manaøhā liegt Positionslänge vor. Daß das ø nicht ein Schreibfehler ist, sondern schon Jahrhunderte v. Chr. wirklich gesprochen wurde, hat Joseph Markwart 59) überzeugend dargetan; nur erscheint

<sup>58)</sup> Weißbach, Die Keilinschriften der Achämeniden, 1911, S. LI.

<sup>59)</sup> Das 1. Kapitel der Gāthā ustavatī (Y. 45). Hrsg. von J. Messina S. J. = Orientalia, Commentarii de rebus Assyro-Babylonicis etc. editi a Pontificio Instituto Biblico. N. 50, Novembri 1930 Roma, S. 5 f.

mir seine Vermutung, die Transskriptoren hätten mit der Hinzufügung des h nur die Etymologie andeuten wollen 60, unwahrscheinlich. Eine solche, geradezu wissenschaftliche Gründlichkeit sieht diesen Schriftmeistern nicht gleich; ich glaube vielmehr, daß sowohl zals auch h wirklich gesprochen wurden. Ähnlich verhält es sich mit der häufigen Endung -aiti/e der Verben, z. B. däbayeitī, dadāitī, varšaitī, baraitī usw. Das i vor ti ist nicht etwa ein Schreibfehler oder eine Angleichung an spätere Aussprache, sondern gibt eine bestimmte Entwicklungsstufe der Umlautbildung wieder. Da dieses -aiti in den Gatha mehrmals den katalektischen Versschluß ausfüllt, so ist zu schließen, daß diese Entwicklungsstufe schon zur Zeit der Gatha-Dichtung bestand. Das i vor ti ist also eine Wirklichkeit, ein wirklicher Vokal, der mit a einen regelrechten Diphthong bildet; ein solcher aber kann als Positionslänge gelten.

Vor Enklitiken rückte der Akzent auf die letzte Silbe vor: maibyaca, xšayaca, manawhasca, vohuca, awhaiti va usw. In Fällen wie asahya da (Y. 49,8) nimmt das Verbum gewissermaßen die Stellung einer Enklitika ein.

Von sonstigen Eigentümlichkeiten nenne ich noch folgendes: Wenn mehrere Wörter mit va und ca zusammengestellt werden, wird die Reihe manchmal überfüllt, z. B. Y. 31, 18. Dieselbe Erscheinung zeigt sich im jungen Awesta.

Anlautendes v erfordert mitunter einen u-Vorschlag, z. B. u-vahištahyā Y. 44, 2.

karapano scheint mehrfach zweisilbig zu sein, z. B. Y.51, 14.

Die orchestischen Urformen der von Zarathuschtra verwendeten Reihen können wir leicht erschließen; die Grundmaße sind folgende:

<sup>60)</sup> ib. I, 1.

Es ist nunmehr an der Zeit, uns dem jüngeren Awesta zuzuwenden und dessen wichtigstes metrisches System zu betrachten.
Daß das gesamte jüngere Awesta rein metrisch sei, wird zwar
behauptet, aber mit Unrecht. Es finden sich hier sowohl Gebilde
des nicht metrischen Rhythmus, wie wir sie im Veda kennengelernt haben, als auch echte Prosasätze, natürlich auch zahlreiche
verstümmelte und durch Zusätze entstellte Verse. Oder sollen
wir glauben, daß die Verfasser jener "Machwerke traurigster
Art", von denen Bartholomä in seinem Altiranischen Wörterbuch, S. XXII, redet, Männer von "stümperhafter" Kenntnis der
Sprache, eine Versgestaltung verstanden, deren Wesen längst
vergessen war?

Als ich zum erstenmal Gelegenheit hatte, Verse des jüngeren Awesta zu lesen, wurde es mir alsbald klar, daß es sich hier in weitem Umfang um fallende Vierheber handelt. Ein Vers wie

> haomō upāit zaraθuštrəm Haoma trat vor Zarathuschtra.

kann in der Tat gar nicht anders gelesen werden, als in dem Rhythmus

$$\overset{\scriptscriptstyle{\mathsf{1}}}{\times}$$
  $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$  .

Diese Verse sind aber manchmal durch eine oder mehrere steigende Reihen unterbrochen: vgl. Yt. 5, 4.

yaozənti vīspe karanō,

und Y. 10, 8:

yō yaθa puθrəm taurunəm haoməm vandaēta mašiō: frā ābiō tanubiō haomō yīsaitē baēšazāi.

Wer so wie einen jungen Sohn Auch Haoma freundlich stets begrüßt, Dem naht sich Haoma hilfsbereit, Um ihm zu heilen seinen Leib.

Wir erinnern uns sofort an eine ähnliche Erscheinung im Rigveda 61). Das Allerwichtigste aber ist die Tatsache, daß diese Reihen ab und zu durch Zweiheber unterbrochen werden, die fallender und steigender Art sein können, z. B. nəmō haomāi und tam yazata. Auch den Zweiheber haben wir im Rigveda angetroffen, vgl. indro anga und abhi prayah 62). Diese verschiedenen Verse, fallende Vierheber, die durch steigende Vierheber, ab und zu eingreifende Zweiheber und mitunter auch durch Sechsheber unterbrochen werden können, sind in den Ausgaben zu größeren Abschnitten vereinigt, die durch Zahlen bezeichnet sind und von mir "Perioden", von Hertel "Tiraden" genannt werden. Diese Art der metrischen Gestaltung bestand schon seit uralten Zeiten, tritt aber erst im jüngeren Awesta wieder aus dem Dunkel hervor, weil, wie wir schon oben angedeutet haben, Zarathuschtra von dieser offenbar volksmäßigen Technik nichts wissen wollte. Ich nenne ein solches Gebilde "Periodus popularis" und gebrauche dafür die Abkürzung Pp. Ihre Grundmaße sind diese:

Zweiheber: 
$$\dot{\times} \times \dot{\times} \times$$
 oder  $\times \dot{\times} \times \dot{\times}$ ,

Vierheber  $\dot{\times} \times \dot{\times} \times \dot{\times}$ 

Im wesentlichen ist die siebte More entscheidend, je nachdem sie iktusfähig ist oder nicht.

Längst hatte ich die Pp. erkannt, als mir bei dem Studium der Brahmana-Literatur, die ich aus einem ganz anderen Anlaß, nämlich gelegentlich einer Untersuchung des Satarudriya durchging, in den prosaischen Teilen dieser Texte, insbesondere in erzählenden Stücken oft eine merkwürdige Ähnlichkeit mit der Pp. auffiel. Freilich war schon alles von der Stilfarbe dieser theologischen Traktate durchtränkt, aber an manchen Stellen war die Ähnlichkeit so stark, daß ich den Eindruck hatte, die wirk-

<sup>61)</sup> Vgl. S. 36 f.

<sup>62)</sup> S. 21 und 22.

liche Pp. vor mir zu haben. Von den zahlreichen Beispielen, die ich gesammelt habe, kann ich hier nur einige anführen; eine eingehende Behandlung dieser Frage würde den Umfang eines besonderen Buches beanspruchen.

ebhyo vai lokebhyo vṛṣṭir apākramat: st tām ayāsya āyāsyābhyām acyāvayat <sup>63</sup>). st

Von diesen Welten war der Regen weggegangen; diesen brachte (der Seher) Ajasja mit den beiden äyäsya (genannten Sāman-Arten) wieder in Gang <sup>64</sup>):

## Ein längeres Stück:

| viśvamanasam vā rsim        |     |
|-----------------------------|-----|
| adhi-āyam udvrajitam        | st  |
| rakșo 'gṛhṇāt.              |     |
| tam ind(ə)ro (a)cā-i-ad:    | st  |
| ṛṣim vai rakṣo (a)grahīd    | st  |
| iti. tam abhi-avadad:       | st  |
| rșe kas tvā eșa iti?        |     |
| 'sthānur iti brūhi' iti     |     |
| rakșo 'bravīt.              | st  |
| sa 'sthānur' iti abravīt.   | st  |
| tasmai va etena prahara     | st  |
| iti asma(-i) işikām         |     |
| vajram prayacchann abravīt. | st  |
| tenāsya sīmanam [a]bhinat.  |     |
| saișendreņatā işīkā.        |     |
| pāpa vāva sa tam [a]gṛhṇāt. |     |
| tam (u)vaiśva-manasena      |     |
| apāhata.                    | st. |

<sup>63)</sup> PB. 11, 8, 12.

<sup>64)</sup> Da aus meiner Übersetzung des Anāhita-Yašts die Art der Pp. deutlich genug ersehen werden kann, verzichte ich hier auf metrische Wiedergabe der Beispiele. st = steigender Vers; wenn nichts oder fangegeben ist, so ist der betreffende Vers fallend.



Den Rischi Wischwamanasa, der zum Studium fortgegangen war, ergriff ein Unhold. Diesen gewahrte Indra (und sagte): "Den Rischi hat ein Unhold ergriffen." Indra sagte dann zu ihm (dem Rischi): "Rischi, wer hat dich da (am Kragen)?" Da sagte der Unhold (zum Rischi): "Sage, Sthanu sei es!" Der Rischi antwortete: "Sthanu!" Mit den Worten: "Schlage mit diesem auf ihn los", gab Indra dem Rischi ein Rohr als Waffe. Mit diesem spaltete er ihm (dem Unhold) den Schädel. Es ist das bekannte, von selbst gekrümmte (indrenatā genannte) Rohr. Nun ergriff jener (Sthanu) den Rischi in Gestalt eines Unglücks. Der aber beseitigte dieses mittels des (Sāman) Waischwamanasa.

Meine Auflösungen, Hinzufügungen und Streichungen überschreiten den Rahmen des im Awesta und Veda gegebenen Wiederherstellungsverfahrens nicht.

Auch die alte Erzählung von Kadru und Suparni enthält deutliche Spuren der Pp; bemerkenswert ist hier, wie oft, daß der ursprünglich metrische Text durch ritualistische Prosa unterbrochen wird. Weil es sich hier um eine alte und bekanntere Sage handelt, blickt die ursprünglich metrische Form in fast allen Fassungen durch, während sie sonst in jüngeren Brahmanas manchmal vergessen scheint. Ich gebe die Erzählung in der Fassung der TS. 65).

kadrūś ca vai suparņī ca
ātmarūpayor [a]spardhetām,
[sā] kadrūḥ suparņīm ajayat. st
sā abravīt: st
tṛtīyasyām ito divi st
somas, tam ā hara, tena
atmānam nis krīnīsua [iti]. st

Nun folgt eine Bemerkung in ritualistischer Prosa: iyam vai kadrūr, asau suparnī, chandāmsi sauparneyāh.

<sup>65) 6, 1, 6, 1</sup> f. Merkwürdigerweise ist die Fassung in PB. 8. 4, 1—2 gegenüber der der TS. jünger, auch was den metrischen Befund anbelangt!

| sā abravīd: asma-i vai   | st |
|--------------------------|----|
| pitarau putrān bibhṛtas. | st |
| tṛtīyasyām ito divi      |    |
| somas, tam ā hara, tena  |    |
| ātmānam nis krīnīsua     | st |
| iti mā kadrūr avocat;    |    |
| ^ jagatī ud apatac       | st |
| caturdaśākṣarā satī.     | st |
| sā 'prāpya ni avartata.  | st |

Kadru und Suparni stritten miteinander um (den Einsatz ihrer) Person <sup>66</sup>). Kadru besiegte Suparni. Diese sagte: "Im dritten Himmel von hier ist der Soma; den hole, mit dem kaufe dich los."

(Kadru ist diese, die Erde, Suparni jener, der Himmel, die Kinder der Suparni sind die Metren.)

Suparni sprach (zu der Jagatī): "Dafür erziehen die Eltern die Kinder (nämlich, daß sie in der Not für sie eintreten). Kadru hat (nämlich) zu mir gesagt, im dritten Himmel von hier sei der Soma, den solle ich holen, und mich damit loskaufen." Da flog die Jagatī empor mit vier Silben, kehrte aber zurück, ohne ihn (den Soma) bekommen zu haben.

Zu beachten sind hier die vielen steigenden Verse, was aber bei der Vorliebe im vedischen Raum für den steigenden Rhythmus begreiflich ist. Natürlich gab es auch Stücke in fortlaufend fallendem Versgang. So liest sich Folgendes <sup>67</sup>) ohne irgendwelche Schwierigkeit:

> ādityā akāmayanta: suvar-gam lokam iyāma iti. te suvargam lokam na prājānan, na suvargam lokam āyan.

<sup>66)</sup> Vgl. Suparņādhyāya 3, 6, 1; 4, 7, 1.

<sup>67)</sup> TS. 7, 4, 6, 1.

Die Aditja sprachen den Wunsch aus: "Wir wollen zur Himmelswelt gehen!" Sie erkannten (aber) die Himmelswelt nicht (so) gelangten sie nicht zur Himmelswelt.

Oft treten solche Reste alter Metrik nur am Anfang einer erzählenden Ausführung auf oder ragen als einzeln stehende Trümmer aus dem Gestrüpp der Brahmana-Prosa hervor.

viśvāmitra-jamadagnī vasisthena aspardhetām <sup>68</sup>).

Wischwamitra und Dchamadagni hatten einen Streit mit Wasischtha.

indram vrtram jaghnivāmsam mṛdho abhi prāvepanta <sup>69</sup>).

Als Indra den Writra erschlagen hatte, stürzten sich seine Feinde auf ihn.

Dieser oft erwähnte Kampf Indras und Writras mag oft auch in Pp. besungen worden sein. Man vergleiche noch:

ind(ə)ro vai vṛtraṃ hatvā nāstṛṣīti manyamānaḥ paraḥ parāvato 'gacchat <sup>70</sup>).

st

Als Indra den Writra getötet hatte, meinte er, ihn nicht geworfen zu haben, und floh in weite Fernen.

Vielleicht stand in der Urfassung gamat statt 'gacchat (Text gachat).

Ganz so, nur ohne vai, lautet die Stelle im PB. 71). Die TS. dagegen hat:

indro vṛtraṃ hatvā parām parāvatam agacchad apārādham iti manyamānas <sup>72</sup>).

<sup>68)</sup> TS. 3, 1, 7, 3.

<sup>69)</sup> TS. 2, 5, 3, 1.

<sup>70)</sup> Ait. Br. 3, 15, 1.

<sup>71) 15, 11, 9.</sup> 

<sup>72) 2, 5, 3, 6.</sup> 

Als Indra den Writra getötet hatte, begab er sich in weite Ferne, mit dem Gedanken: "Ich habe (ihn) nicht (tödlich) getroffen <sup>73</sup>)."

Trotzdem diese Fassung vom Metrum abweicht, so zeigt sie doch, daß auch die TS. die gemeinsame rhythmische Quelle benützte. Ferner ist zu beachten, daß es sich hier um keine ritualistische Erzählung, sondern um eine sehr beliebte alte Göttersage handelt.

Wir lassen es bei diesen wenigen Beispielen bewenden, da sie allein schon zeigen können, daß in den Brahmana-Texten eine alte Verskunst begraben liegt, die deutlich an die Pp. des Awesta erinnert. Auch der Zweiheber ist in den von mir ans Licht gezogenen Verstrümmern nicht bloß ein Lückenbüßer, sondern hat, wie im Awesta, syntaktische Funktionen. Ich erinnere nur an den häufigen Binarius praevius: so abravīt.

Diese Art der Versgestaltung stand an der Wiege der indischen Prosa. Sie war die eine Quelle, die andere war die der zwar nicht metrischen, aber rhythmischen Ausdrucksweise, und die dritte die Sprache des Alltags. Noch in den Upanischaden, die mitunter den Stil der Brahmana-Texte nachahmen, klingt die Pp. So in dem steigend-rhythmischen Stück der Chändogya-Up:

| devā vai mṛtyor bibhyatas  | st                  |
|----------------------------|---------------------|
| trayīm vidyām pra-aviśams, | st                  |
| te chandobhir achādayams:  | st                  |
| tac chandasām chandas-tuam | <sup>74</sup> ). st |

Die Götter fürchteten sich vor dem Tode, sie drangen deshalb in die dreifache Wissenschaft <sup>75</sup>) ein; sie maßen sich die (Vers-) Maße an (als Schutzhülle). Weil jene sich die Maße anmaßen, heißen die Maße (mit Recht) Maße <sup>76</sup>).

<sup>73)</sup> Keith, Veda of Black Yajus School<sup>2</sup>. Translated, übersetzt: "I have sinned." Wohl kaum richtig.

<sup>74) 1, 4, 2.</sup> 

<sup>75)</sup> Die Wissenschaft vom heiligen Wort als Lied, Opferspruch und Gesang.

<sup>76)</sup> Die Übersetzung soll das auf übrigens falscher Etymologie beruhende Wortspiel nachahmen.

Zu beachten ist hier, daß das grammatisch notwendige ātmānam fehlt: es würde das Metrum zerbrechen.

Die Hauptkennzeichen der Pp. sind auch in dem trümmerhaften Material, das uns Indien überliefert hat, zu erkennen: die fallenden und steigenden Vierheberreihen, die begleitenden Zweiheber, die periodische Gliederung. Also auch in Indien war einst dieselbe Technik im Gebrauch, wie im Awesta, nur daß auf iranischem Boden der fallende Vierheber den Vorzug bekam.

Charakteristisch ist nun hier vor allem der Zweiheber. Obwohl ich nicht bestreite, daß in gewissen Fällen der Zweiheber mit dem nächsten oder dem vorhergehenden Vierheber zusammen einen Sechsheber bildet, also nicht durch eine versura, sondern durch eine iunctura abgegrenzt ist, so bin ich doch überzeugt, daß er z. B. in allen den Fällen, wo ich ihn im Anāhita-Yašt angesetzt habe, seine selbständige Funktion als Reihe hat. Dem Kenner offenbart sich das schon durch die Versmelodie. Ich habe in einer Anmerkung zu § 22 unseres Yašt auf ein Beispiel hingewiesen. Wenn nämlich yaða azəm als Zweiheber für sich steht, so verläuft seine Melodie gerade umgekehrt, als in den Fällen, wo es sich mit dem Folgenden zu einem Vierheber zusammenschließt: im ersten Fall:

yaθa azəm | upəməm xšaθrəm bavāni

(Die Punkte geben ungefähr die Tonhöhe der betonten Silben an.) Im zweiten Fall:

ya $\theta$ a azəm nijanāni

Diese selbständige Funktion des Zweihebers zeigt sich auch darin, daß er in den meisten Fällen nicht nur eine metrische, sondern auch eine syntaktische oder rhetorische Bedeutung hat. Da steht er z. B. als praevius wegweisend vor einem längeren Satz und zeigt durch seine kehrversartige Wiederholung (repetitus) die Ahnlichkeit des Inhalts der Periode an, z. B. aat him jaioyat (§18 usw.), bald steht er als Hauptbegriff in der Mitte und führt links und rechts Attribute an der Hand wie (i)yazəmnāi in § 19,

bald bringt er sich als emphaticus nachdrücklich zur Geltung. Der Leser findet in unserem Stück Beispiele genug; es wäre leicht, sie durch Zitate aus anderen Yašt zu vermehren.

Ist dieser Zweiheber ein Gebilde späterer Verskunst oder geht auch er auf die Orchestik zurück? Das zweite trifft zu. Eine Parallele aus der altfranzösischen Verskunst läßt uns seine Geschichte klar erkennen. Man denke sich einen Rundtanz, bei dem die Teilnehmer vier Schritte nach links und ebenso viele nach rechts machen. Wenn die Schritte alle gleich lang sind, so bleiben die Tanzenden auf der Stelle und können den Kreis nicht abwandeln. Will man das erreichen, so müssen die Schritte nach rechts kürzer sein, als die nach links. So wurde damals auch wirklich ein Reigen getanzt, und hierbei konnte man Verse singen, wie etwa folgende:

| C'est tot la gieus | et glaioloi, | st 2/4 |
|--------------------|--------------|--------|
| tenez moi, dame,   | tenez moi.   | st 2/4 |

Der Kreis konnte aber auch so abgeschritten werden, daß man nach rechts nur zwei Schritte machte. Das war ein Vorteil: man brauchte die Schritte nach rechts nicht zu verkleinern und kam gerade so schnell herum. Hiebei sang man Verse folgender Art:

| Mignotement la voi venir,   | st 2/4                |
|-----------------------------|-----------------------|
| cele que j' aim.            | st 2/4                |
| Trois serors sor rive mer A | f 2/4                 |
| chantet cler                | f 2/4 <sup>77</sup> ) |

(Die zweite Strophe besteht aus zwei katalektischen Versen: entweder ist am Schlusse beider eine Pause anzunehmen oder sind mer und cler zweimorig.)

So entstand der Zweiheber als orchestische Notwendigkeit. Im Awesta hat er natürlich seine ursprüngliche orchestische Bedeutung verloren, er gehört aber als notwendiges Glied zu der aus dem Heldengesang hervorgegangenen Pp., deren Vortrag sich zwar ebenfalls im Singsang bewegt haben mag, aber sich, wie aus

<sup>77)</sup> Vgl. Paul Verrier, Les Vers Français, 1931, I, S. 35 ff.

einigen in den Anmerkungen zu Yašt 5 gegebenen Beispielen ersichtlich ist, sich weit mehr dem Sprechvortrag näherte als die Gatha.

Reste der strophischen Ausbildung zeigen die der Pp. zugrunde liegenden Reihen in den ältesten Hymnen des Rigveda, sowie in den fallenden und gemischten Dreireihenstrophen der älteren Rik-Zeit. Die rigvedische Verskunst ging dabei ihre eigenen Wege. Die Pp. wurde von den Sängern des Rigveda aufgegeben, weil sie sich auf die Lyrik beschränkten und einen von den Volksdichtern sich absondernden gebildeten Stand bildeten. Die Pp. lebte aber in den niederen Schichten weiter. Wir werden unwillkürlich daran erinnert, daß auch Zarathuschtra der Pp. seine Gunst versagte. In der Spätzeit des Rigveda kam die ihn kennzeichnende Metrik in Berührung mit Sängerkreisen Irans und solchen, die in Beziehung zu Iran standen. Das ist nicht auffallend: denn die Grenzen zwischen den awestischen und den vedischen Stämmen waren fließend. So erklärt sich der auffallende Einbruch langer Hymnen in vorwiegend fallenden Dreireihenstrophen, und zwar ist hier das achte Buch des Rigveda besonders beteiligt, näherhin die Kanviden, die in der Nähe der Awesta-Leute gewohnt haben müssen 78). Die Pp. selbst aber übte keinen bestimmenden Einfluß mehr aus; der schimmernden Kunst der strophischen Hymnik gegenüber mußte sie in Indien verblassen. Dafür war ihr hier eine andere Mission beschieden: sie. die in der Volksdichtung weiterlebte, wurde eine Quelle der literarischen Prosa, und so blieb ihr ein verborgenes Dasein hauptsächlich in den erzählenden, oft auf eine alte Sagenwelt hindeutenden Teilen der Opfertexte, deren Verfasser die Gedichte der Pp. teils bewußt teils unbewußt benützten. Die Versfunktion der Pp. übernahm der von der vedischen Strophik herkommende śloka, nicht ohne von ihrem Wesen etwas in sich aufzunehmen. Auf den Zweiheber verzichtete die Śloka-Dichtung freilich, eine seiner Funktionen übernahmen Prosasätze wie "nala uvāca" usw.

Schon die Tatsache, daß die Pp. nicht bloß im Awesta, sondern auch im vedischen Raume gepflegt wurde, berechtigt uns zu der Behauptung, daß sie Gemeingut der Arier war. Unsere Vermu-

<sup>78)</sup> Vgl. Hopkins, JAOS, 17, 23 ff. und Hertel, Beitr., S. XXI.

tung wird aber noch bestätigt durch meine Entdeckung, daß sie auch in den, sonst prosaischen, altpersischen Keilschrift-Denkmälern durch gewisse, wohl althergebrachte, stehende Wendungen und religiös gehobene Sätze vertreten wird. So scheint mir der häufige Ausdruck vašnā a(h)uramazdāha, der "meist an der Spitze des Satzes, z.T. in gezwungener Stellung" (BL. unter vašna-) vorkommt, ein fallender Vierheber zu sein, und so ist wohl die feierliche Kundgabe des § 5 der großen Bīsutūn-Inschrift eine Pp.:

θahati <sup>79</sup>) dārayava(h)uš xšāyaθiya: vašnā a(h)uramazdā(h)a adam xšāyaθiya amiy: auramazdā

xsaθram manā fra-abara <sup>80</sup>).

Kund tut Darajawahusch, der König: nach dem Willen Ahuramasdas bin ich König. Ahuramasda hat die Herrschaft mir übertragen.

Wie kräftig wirkt hier der emphaticus auramazda! Auch die Hervorhebung des Begriffs "König" in der zweiten Zeile hat ihren guten Sinn.

Auch der § 7 ist eine Pp.:

θahati dārayava(h)uš xšāyaθiya: imā dahyāva tyā manā pati (yāiša). vašnā a(h)uramazdāha manā badakā ahatā manā bājim abaratā. tya-šām hacā-ma aθahya xšapā-vā raucapati-vā 81), ava akunavayata.

<sup>79)</sup> θātiy: vielleicht = Daha-ti, vgl. aw. sa\*ha- zu sah- und ai. śamsati.

<sup>80) [</sup>fr]ābara.

<sup>81)</sup> Enklitisch betont.

Kund tut Darajawahusch, der König: das sind die Länder, die mir zu eigen wurden. Durch den Willen Ahuramasdas wurden sie mir untertan. Sie brachten mir Tribut. Was ihnen von mir befohlen wurde, ob nachts oder bei Tage, das taten sie.

Der Schlußzweiheber patiyāiša zeigt an, daß mit vašnā ein neuer Satz beginnt. Der ganz ähnliche § 8 enthält kleine Abweichungen vom Rhythmus, aber vor dem fast ganz in Prosa gehaltenen Bericht über den falschen Smerdis steht die feierliche Feststellung:

> vašnā a(h)uramazdāha imā xšaθram dārayāmiy <sup>82</sup>).

Nach dem Willen Ahuramasdas habe ich dieses Reich im Besitz.

Ich möchte fast vermuten, daß die Pp. schon von den Indogermanen gepflegt wurde. Denn wie sich die der Pp. vorausgehende lyrische Strophe vorzüglich dem schreitenden Rundtanz anpaßt, so eignet sich die Pp. für den Heldengesang. Und gerade der Heldengesang ist die Dichtungsart, die die Indogermanen besonders auszeichnet. Im Awesta sind noch kümmerliche Reste von uralten Sagen erhalten, so die vom Helden, der den Drachen schlug, in der indischen Vorzeit sangen "Männerpreislieder" (gāthā 83) nārāśamsī) von großen Taten. Heldengesänge, deren Trümmer in die großen Epen eingegangen sind, die Aöden der Achäer brachten solche Lieder nach Griechenland. und es ist kein Zufall, daß gerade dort der unsterbliche Homeros geboren wurde. Ta selbst die nüchternen Römer hatten in uralten Tagen ihre epische Dichtung: "So wird berichtet daß vormals beim Gastmahl alte Lieder zum Preise berühmter Männer der Vorzeit von Knaben mit oder ohne Flötenbegleitung oder von den

<sup>82) § 9.</sup> 

<sup>83)</sup> In "gāthā" selbst liegt vielleicht noch eine Erinnerung an eine dem Veda fernstehende Dichtungsform. gāthā = Gesang, Lied, Vers; "in den Brāhmaņa und liturgischen Büchern insbesondere ein Vers, der vermöge seines Gebrauchs weder Rc, noch Sāman, noch Yajus ist, ein zwar religiöser, aber nicht vedischer Vers". Außerdem: "ein bestimmtes Metrum und auch jedes von den Lehrern der Prosodie nicht erwähnte Metrum" pw. Vgl. auch die bei Apte angegebenen Bedeutungen.

Gästen selbst im Rundgesang vorgetragen wurden <sup>84</sup>). In der germanischen Welt lebten noch zur Zeit des Tacitus uralte Gesänge von Göttersöhnen fort und Heldenlieder, die die Krieger noch damals zum Kampf entflammten.

Die metrische Gestalt der urältesten Heldendichtungen indogermanischer Völker ist nicht mehr erhalten. Aber Spuren des Zweihebers, des besonderen Kennzeichens der Pp., haben sich da und dort doch noch erhalten. Dipodieen wie 'Ω τὸν "Αδωνιν, ferner die daktylischen des Metrum hymenaicum <sup>85</sup>), die anapästischen, jambischen und trochäischen des griechischen Dramas sind Nachkommen des orchestischen Zweihebers, wohl auch das rätselhafte sog. Reizianum. Aus dem Griechischen möchte ich noch das sog. elische Lied anführen, welches Frauen zum Preise des Dionysos sangen <sup>86</sup>):

ἐλθεῖν ἥρω Διόνυσε ᾿Αλεῖον ἐς ναὸν άγνὸν σὺν χαρίτεσσιν ἐς ναὸν = -  $\stackrel{\cdot}{-}$   $\stackrel{\cdot}{-}$  τῷ βοέῳ ποδὶ θύων ἄξιε ταῦρε ἄξιε ταῦρε.

Ferner einen Schnitterspruch aus Samos 87):

πλείστον οὖλον οὖλον ἵει ἴουλον ἵει.

Vor allem aber erinnert uns der Versus Saturnius der Römer an die Pp. Sein Grundmaß

$$\times \stackrel{\cdot}{\times} \times \stackrel{\cdot}{\times} \times \stackrel{\cdot}{\times} \stackrel{\cdot}{\times} \stackrel{\cdot}{\times} \stackrel{\cdot}{\times} \times \stackrel{\cdot}{\times} \stackrel{\cdot}{\times} \stackrel{\cdot}{\times} \stackrel{\cdot}{\times}$$

zeigt Wechsel von steigenden und fallenden Vierhebern, der aber nicht straff geregelt war. Er muß ursprünglich nach der auf der Quantität beruhenden natürlichen Wortbetonung rezitiert worden

<sup>84)</sup> W. Kopp, Geschichte der röm. Literatur, 1901, S. 3.

<sup>85)</sup> Arist. Wolken, 501 ff.

<sup>86)</sup> Plut. qu. gr. 299 b.

<sup>87)</sup> Bei Athen. XIV 618 e.

sein; als die Römer aber durch die Griechen die metrische Auswertbarkeit der Quantität kennenlernten, faßten sie den Vers quantitierend auf. Vor allem aber scheint mir von Bedeutung, daß der Zweiheber erhalten ist, so in dem alten Bauernvers:

hiberno pulvere verno luto grandia farra Camille metes 88).

Ob man nun betont Camille metes oder nach der Quantität  $\sim \frac{1}{100} \sim \sim \frac{1}{100}$ , diese Reihe ist ein Zweiheber, und zwar finden sich solche mehrfach beim Saturnier. Der Vers

nec mula parit nec lapis lanam fert 89)

wird von Leo als Senar aufgefaßt, wobei er pariet und feret liest. Ich halte ihn für einen Saturnier mit nachfolgendem Zweiheber:

nec mula parit nec lapis lanam fer(it).

Zu ferit vgl. feris: Firm. Mat. de err. 24, 3 H. In dieser Rezitation klingt der Vers viel witziger, weil man zu lapis zunächst parit ergänzt, bis man dann durch lanam ferit eines anderen belehrt wird.

In der germanischen Dichtung herrscht die durchgeführte Langzeile, das heißt eine Kette von zwei ursprünglichen Vierhebern vor, aber diese Art bezeichnet nach Andreas Heusler 90) eine jüngere Stufe. In der urgermanischen Kleindichtung herrschte noch ein freieres, "unsymmetrisches Gemenge" von Langzeilen und Kurzversen (Ketten und Reihen). Wenn drei Kurzverse (Vierheberreihen) durch einen Stablaut verknüpft sind, wie z. B. in der Inschrift von Tune, so haben wir dasselbe Verhältnis wie das des Vierhebers zum Zweiheber, 2:1. Die Ansicht Heuslers über die Entstehung der stabreimenden Langzeile 91) dürfte wohl

<sup>88)</sup> Fr. Leo, Der saturnische Vers S. 63.

<sup>89)</sup> Ib. S. 64.

<sup>90)</sup> Deutsche Versgeschichte I, § 333.

<sup>91)</sup> Ib. § 383.

allgemeine Zustimmung finden. Aus der monopodischen Morenfolge

entstand nach ihm unter der Wirkung des Stabreims das dipodische Grundmaß

$$\cdot \cdot \overset{!}{\underset{a}{\times}} \times \overset{!}{\times} \times \overset{!}{\underset{a}{\times}} \times \overset{!}{\times} \times |\overset{!}{\underset{a}{\times}} \times \dots$$

(a bezeichnet die stabende Stelle.) Die zwei Punkte vor dem Beginn des eigentlichen Schemas deuten Auftakte u. dgl. an, wie ek in dem ältesten germanischen Vers, dem vom Goldenen Horn

Diese Möglichkeit vor den ersten Iktus unbetonte Silben zu setzen, erinnert uns an den Wechsel von fallend und steigend im Saturnius und in der Pp. Aber die Vorschläge können auch bedeutend umfangreicher sein, so in dem Langvers:

enti dar warun auch manake ^ mit | inan ^ ^.

Solche langen Gebilde müssen Erinnerungen an den Hilfs-Zweiheber sein. Ich sehe in dem angegebenen den Rhythmus

Ehe der eigentliche Rhythmus einsetzt, tritt unwillkürlich eine lanke-bildende kleine Pause ein. Dadurch bekommt ein solcher Auftakt den Wert einer Reihe. Nach Heusler <sup>92</sup>) werden diese Gebilde nicht mehr gemessen, es seien "Vorspiele" zu ihrem Verse, die mit anderer Stimme, mit tieferem, leiserem Ton, in weichem legato vorgetragen wurden. Das scheint mir eine sehr gute Beobachtung zu sein, die in gewissem Sinn an das erinnert, was wir über die Versmelodie des Zweihebers gesagt haben.

Unser Beispiel gibt einen Auftakt mit nicht besonders stark betonten Wörtern. Es können aber auch stärker betonte vor dem eigentlichen Verse stehen, so Heliand 3062 a:

sālig bist thu, Sīmon, sunu Jōnases.

<sup>92)</sup> Ib. § 218.

Nach Heusler <sup>93</sup>) ist sälig bist thu "ein außermetrischer Vorschlag". Nach meiner Ansicht vertritt das Gesperrte einen Zweiheber der Pp., einen emphaticus. Auch das bekannte ih wallöta im Hildebrandslied hält Heusler <sup>94</sup>) für einen "merklich schwereren" Auftakt. Gewöhnlich wird so abgeteilt:

ih wallota sumaro enti wintro | sehstic ur lante.

Wäre es nicht möglich, nach sumaro Reihenschluß anzunehmen und enti als Auftakt zu betrachten, wobei ur lante selbständig würde?

> ih wallota sumaro | enti wintro sehstic Z ur lante.

ur lante würde dann einen Zweiheber vertreten, und zwar wieder einen emphaticus, denn die Tragik des langen Wanderlebens wird durch die Bemerkung "außer Landes" ("im Elend") erheblich gesteigert.

Manchmal scheint sich der ehemalige Vierheber mit zwei iktusfähigen Silben zu begnügen, wie Háv. 76, I

$$\operatorname{deyr} f\bar{e} = \frac{1}{2} \wedge \wedge \frac{1}{2} = 95)$$

Auch hier möchte ich fragen, ob solche Füllungen nicht auf einen Zweiheber hinweisen. Heusler nennt sie "unterepisch" und bemerkt, die Kleinkunst gebrauche sie in Menge <sup>96</sup>).

Dagegen sind in den sog. Schwellversen, längeren, silbenreicheren Zeilen, nur selten selbständige Gebilde enthalten, die man als Stellvertreter des Zweihebers ansprechen dürfte. Als einen solchen betrachte ich z. B. Cristes in Hel. 2208a:

### fell sin tho te fuotun Cristes.

Auch Zwischensätze wie quad Hiltibrant, z. B. in Hilt. 49, sind so zu werten:

<sup>93)</sup> Ib. § 219.

<sup>94)</sup> Ib. § 257.

<sup>95)</sup> Ib. § 221.

<sup>96)</sup> Ib. § 222.

welaga nu waltant got, quad Hiltibrant, wewurt skihit.

Wie aus dem ursprünglichen urgermanischen Vierheber mit seinen vier Ikten ein Zweitakter wurde mit zwei Ikten, so wurde aus dem urgermanischen Zweiheber ein Eintakter mit einem Iktus, weil auch hier die Dipodie zur Eingipfeligkeit drängte. Ein fallender Zweiheber, etwa wie der des Awesta, lag dem Urgermanischen überhaupt nicht <sup>97</sup>), und hierin liegt die Hauptursache, daß er schon früh zum freien Auftakt und zu sonstigen, prosartigen Gebilden wurde.

Die Spuren der Pp. außerhalb des Bereiches der arischen Sprachen sind zwar nicht allzu zahlreich, aber sie sind da, und vielleicht wird die weitere Forschung auf diesem Gebiete noch manches zutage fördern. So mag denn der vielfach als aussichtslos betrachtete Versuch, bis zu der Form der urindogermanischen Metrik vorzustoßen, d. h. eine Ahnung von ihrem Wesen zu vermitteln, auch auf diesem, von mir gewiesenen Wege, mit neuer Hoffnung unternommen werden.

Jedenfalls löst die Erkenntnis der Pp. und des selbständigen Zweihebers das Rätsel der jung-awestischen Versbildung. Dabei fällt Licht auf die Gesetze der rigvedischen Metrik, so daß z. B. die Geschichte des indischen Sechshebers klarer als bisher vor uns liegt. Die hohe Linie der vedischen Verskunst ist augenfälliger geworden, und ein anerkennendes Urteil über sie kann besser begründet werden. Die weitere Untersuchung dieser Fragen wird die verschiedenen Teile der Hymnensammlungen besser unterscheiden helfen und zeigen, daß neben dem historischen Nacheinander das geographisch-dialektische Nebeneinander nicht zu vergessen ist. Daß auch die oft so schwierige Aufgabe, den Wortlaut der arischen Texte wiederherzustellen, durch die neuen Erkenntnisse gefördert wird, braucht kaum angedeutet zu werden. Ebenso ist klar, daß neue Aufschlüsse über den Stil der Opfertexte und damit über ihre Herkunft und Heimat zu erwarten sind. Freilich

65

<sup>97)</sup> Ib. § 380.

wird es noch vieler eingehender Einzeluntersuchungen und Zählungen bedürfen, wenn hier gesicherte Ergebnisse erreicht werden sollen. Die vorliegende Abhandlung möge zur Mitarbeit auf diesem Gebiete anregen.

#### Zum Awesta-Text.

Es waren verschiedene Gründe, die mich bestimmten, gerade das Ardvī-Sūr-Yašt als Beispiel der Pp. zu wählen. Einerseits gehört es nicht zu den metrisch ganz leichten Stücken, anderseits bietet es auch keine allzu großen Schwierigkeiten in dieser Beziehung. Es ist nicht zu kurz und nicht zu lang, auch ist die Überlieferung besser als in manchen anderen Teilen des jüngeren Awesta.

Der Aufbau ist übersichtlich und läßt Altes und Späteres zum Teil gut unterscheiden. Yt. 5 gehört zu den Stücken des Awesta, in denen, wahrscheinlich schon in vorzarathustrischer Zeit entstandene Teile enthalten sind. Um 405 v. Chr. wurde das Überlieferte in masdayasnischen Sinn redigiert und ergänzt. Auch diese, inschriftlich bezeugte Zeitangabe empfahl mir die Wahl dieses Yašt. Der Inhalt dürfte auch für die heutige Zeit von wissenschaftlicher Bedeutung sein, da religions- und rassengeschichtliche Fragen in den Vordergrund getreten sind.

Was das Verfahren bei der Textgestaltung anbelangt, so ließ ich mich natürlich nicht ausschließlich von rein metrischen Gesichtspunkten leiten: philologische Arbeit und Vertiefung in den Inhalt bildeten die Grundlage. Nach reiflicher Überlegung habe ich den überlieferten Text beibehalten und ihn nur insoweit geändert als dies metrisch erforderlich war. Zu der von Andreas vorgeschlagenen Transskription konnte ich mich nicht entschließen <sup>98</sup>) und einzelne Wörter grundsätzlich nach dem Muster der vedischen Sprache zurechtzustutzen wagte ich nicht. Denn awestisch ist nicht vedisch, und manches, was wir bestimmt als falsche Schreibung auffassen, ist vielleicht nichts anderes als eine uralte Eigentümlichkeit der Sprache. Damit ist nicht gesagt, daß ich die überlieferte Schreibung für fehlerlos halte. Auch aus praktischen Gründen hielt ich es für besser, den überliefer-

<sup>98)</sup> Vgl. Markwart, Das 1. Kap. der Gāthā uštavatī.

ten Text zu belassen: der Leser arbeitet leichter mit ihr, er ist nicht immer gezwungen, in der Textausgabe nachzusehen, welches überlieferte Wort mit dem transskribierten gemeint ist.

Die Änderungen, die ich angebracht habe, sind einige notwendige Textverbesserungen, meist aber Hilfen für das Verständnis der Metrik, die jedoch philologisch gerechtfertigt sind. So soll der einfache wagrechte Strich z. B. einen Diphthong als zweimorig erweisen. m-ra-ot soll nichts weiter andeuten, als daß in dem überlieferten mraot ein Komplex von drei Moren enthalten ist; über die ursprüngliche Lautung dieser Form soll nichts ausgesagt werden. Ich hätte vielleicht auch a-mra-ot schreiben können, aber m kann hier silbisch sein, so gut wie manchmal n in nmāna-, Haus', Zu den Änderungen habe ich die Lesart der Ausgabe Geldners angemerkt, nur nicht bei den immer wiederkehrenden Auflösungen von y und v in i und u, zaoθrābiō z. B. deutet an, daß das Wort viersilbig ist und in der Ausgabe obvō geschrieben ist. Das ə in arə ließ ich nur dann stehen, wenn es die Metrik erforderte, ere habe ich im Vers mit r wiedergegeben.

Zu den Zeichen vgl. S. 10 f.; zu merken sind noch folgende:

- ( ) enthält von mir Hinzugefügtes,
- [ ] enthält von mir Gestrichenes,
  - entspricht dem Trennungspunkt der Handschriften;
    - z. B. vouru-kašəm = vouru.kašəm.

## Zu der Übersetzung.

Ye who love a nations legends,
Love the ballads of a people,
That like voices from afar off
Call to us to pause and listen,
Speak in tones so plain and childlike
Scarcely can the ear distinguish
Whether they are sung or spoken.

Longfellow, The Song of Hiawatha, Introduction.

Eine so eigenartige Ausdrucksform, wie die für halb-singende Rezitation geschaffene Periodus popularis des Awesta in einer modernen Sprache nachzuahmen, ist schwer, um nicht zu sagen fast unmöglich. Denn solche Übersetzer-Verse sind, wo nicht eigens der Ton des Volksliedes getroffen wird, durchaus auf den reinen Sprechvortrag eingestellt. Dennoch wäre es falsch gewesen, wenn ich auf eine metrische Wiedergabe meines Textes verzichtet hätte. Vor allem mußte ich ein ungefähres Bild der Pp. geben, deren Wirkung nur im Zusammenhang einer größeren Dichtung recht zu verspüren ist. Und wenn auch die deutschen Auf- und Ab-Verse den freieren Rhythmus des Urgedichtes nicht ganz genau wiedergeben können, so vermitteln sie doch den Stil, den Tonfall, den Gang und Klang dieser Versgestaltung. Und dies ist um so eher möglich, als ihre Hauptreihe, der fallende Vierheber, charakteristische Eigenheiten hat, die auch in anderen Sprachen wiederkehren, und die ihn sowohl zum breit und gemütlich hinfließenden Erzählervers als auch zum eindringlichen, Wiederholungen liebenden Prediger werden lassen. Er ist das Lieblingsversmaß des spanischen Epos, und hier ist auch der Rhythmus, weil freier, dem der awestischen Verse ähnlicher. als der Rhythmus unserer Übersetzung. Man vergleiche folgende Strophe:

> No puede dormir de noche Ni gustar de las viandas Ni alzar de suelo los ojos Ni osa salir de su casa.

In puede, alzar, suelo, salir haben wir ähnliche Tonbeugungen, wie sie uns so oft in der Pp. begegnen. Herder (Cid) hat diese Strophe so übersetzt:

Sonder Schlaf und sonder Speise Schläget er die Augen nieder, Tritt nicht über seine Schwelle, Spricht mit keinem seiner Freunde <sup>99</sup>).

<sup>99)</sup> Vgl. zum Ganzen V. Viehoff, Die Poetik auf der Grundlage der Erfahrungslehre, 1888, S. 425.

Obwohl dieses Versmaß, besonders in den akzentuierenden Sprachen, wie die Übersetzung des Beispiels zeigt, leicht zur Eintönigkeit neigt, so hat es sich doch auch hier durchgesetzt und seine Eigenart nicht verloren. Man lese einmal Webers Epos "Dreizehnlinden", das ganz in solchen Strophen abgefaßt ist, und man wird an manche Eigentümlichkeit des fallenden Awesta-Verses erinnert. Vor allem sind auch bei Weber die typischen Wiederholungen zu finden, z. B.:

Frommes Rößlein, kluges Rößlein, Eisen vier will ich dir legen, Festes Eisen, gutes Eisen: Das ist Donnars Hammersegen!

Oder:

Nachtgedanken, Neidgedanken, Mordgedanken, die nicht schlafen usw.

Noch ein Beispiel aus Longfellows Hiawatha:

I have given you lands to hunt in, I have given you streams to fish in, I have given you bear and bison, I have given you roe and reindear usw.

Aber nicht nur ein metrischer Kommentar soll meine Übersetzung sein, sondern auch der Erläuterung des nicht immer ohne weiteres verständlichen Inhalts dienen und die von der Heiligkeit des Feuers und Lichtes ganz durchdrungene Weltanschauung dieser arischen Menschen dem Leser einigermaßen nahe bringen. Hier muß ich einige Übersetzungen rechtfertigen. Es ist das nicht zu bestreitende Verdienst Hertels, die grundlegende Bedeutung des arischen Feuerdienstes für die Erklärung des Awesta und des Veda nachgewiesen zu haben, und es ist gar kein Zweifel, daß die Grundanschauungen dieser Lehre nicht nur zur Zeit der Urstücke unseres Yašt, sondern noch um 400 v. Chr. durchaus lebendig waren. Ja, ich glaube erst recht lebendig: wie hätten sonst nach Zarathuschtra alte arische Lichtgötter und Opfer wieder Eingang gefunden? Die Vorstellung von einer lichten und finsteren Hälfte der Welt ist im Parsismus

iiberhaupt nie erloschen. Ich will nicht jedes Wort Hertels sklavisch nachschreiben - ich habe für die hier in Betracht kommenden Worte meist eigene Übersetzungen geprägt -, aber soviel ist sicher, daß der Licht- und Feuercharakter so grundlegender Begriffe wie asa, vohu u. a. nicht verwischt werden darf. Ich habe deswegen aša mit "Urlicht", ašavan- mit "urlichtstromdurchgliiht" wiedergegeben. Wenn ich daena- mit "Lichtgesetz" wiedergegeben habe, so leitete mich dabei der Gedanke, daß dieses Gesetz im Innern des Menschen als Erkenntnis lebt und nach außen als Religion sich offenbart. Den wörtlichen Sinn von drui- und drvant- kennen wir nicht, wissen aber bestimmt, daß mit diesen Begriffen das Gegenteil von asa- und asavan- gemeint ist. Wenn ich also die Übersetzungen "Widerlicht" und "Widerlichtler" gewählt habe, so habe ich zwar nicht den Buchstaben, aber den Sinn getroffen. Daß ich im Gegensatz zu Hertel vazmit "verehren" wiedergegeben habe, rechtfertige ich damit, daß yaz-beides heißen kann, "verehren" und "opfern". Zunächst liegt in dem Wort (vgl. aγιος?) der allgemeinere Begriff der Verehrung einer Gottheit. In dem Bericht des Berossus über die Verbreitung des Anahita-Kultes heißt es ὑπέδειξε σέβειν, bei Herodot θύειν.

Manchmal mußte ich eher umschreiben, als übersetzen, einmal, weil ich sonst metrische Schwierigkeiten gehabt hätte, dann auch um der Deutlichkeit willen. Ich hoffe, daß dem Leser dadurch die Arbeit erleichtert wird.

## ANAHITA.

Wenn ich den Namen Anahita an die Spitze dieses Abschnittes stelle, so will ich damit auch andeuten, daß ich diesen Namen für den um 400 v. Chr. gebräuchlichen halte, nicht die Bezeichnung Ardvī-Sūr, über die weiter unten gesprochen werden soll. Der Name Anahita ist für die damalige Zeit inschriftlich gesichert, außerdem war die Göttin den Griechen unter dem Namen ἀναῖτις bekannt. Ich betone Anahita, und zwar aus folgenden Gründen. Die geradezu mit Vorliebe gepflegte Wiederholung des Verses

#### ardvī sūra anāhita

läßt annehmen, daß er auch metrisch besonders gefällig war. Liest man ihn nämlich fallend, so fügen sich ardvī und sūra schön dem Wortton. Für meine Betonung spricht vor allem das griechische 'Αναῖτις, das ein iranisches \*anāhītiš voraussetzt¹). Zu vergleichen ist auch die Schreibung 'Αναεῖτις²) und 'Αναείτεια, wie die zu Ehren der Göttin in Philadelphia gefeierten Spiele genannt wurden³). In der Inschrift des Artaxerxes Susa a⁴) wird ihr Name zwar altpersisch anahata (?) ⁵), babylonisch a-na-aḥ-i-tu, elamisch aber an-na-hi-ud-da geschrieben. In Μύλιττα, wie nach

<sup>1)</sup> So Bl.

<sup>2)</sup> Siehe Buresch, Aus Lydien, 1898, S. 118.

<sup>5)</sup> Siehe Cumont, Reallex. des Klass. Altertums.

<sup>4)</sup> Weißbach, Die Keilinschr. der Achäm. S. 123.

<sup>5)</sup> Leider ist in der Art.-Inschrift die Lautung nicht ganz klar. Wenn aber z. B. der Schluß der Inschrift von Hamadan (Weißb. S. 126)

+
metrisch ist, dann ist anähita zu betonen:

Herodot I, 131 die Assyrer die Aphrodite benannten, kann die Göttin Bēlit versteckt sein, vielleicht aber liegt eine falsche Schreibung für etwaiges anaïtta vor 6); jedenfalls haben wir auch hier die Endung -itta für eine weibliche Gottheit. Ich erwähne noch die armenische Aussprache anahit 7) und das persische nahīd.

Die Hauptquelle für die Kenntnis unserer Göttin ist das 5. Yast. An wertvollen Nachrichten aus der griechischen Welt fehlt es nicht, doch ist hier einige Vorsicht geboten, da die Griechen unter dem Namen Anaïtis alle möglichen östlichen, ihrer Artemis oder Aphrodite ähnlichen Gottheiten zusammenfaßten.

Werfen wir zunächst einmal einen Blick auf die Anordnung und Einteilung der Dichtung. Sie zerfällt deutlich in zwei Hälften, deren erste bis § 89 reicht und ziemlich klar und durchsichtig aufgebaut ist. In § 1—15 wird zunächst die hohe Bedeutung der Göttin, ihre Entstehung, ihr Verlangen nach Verehrung und ihr triumphales Auftreten hervorgehoben. Dann wird bis § 83 eine Reihe von Fällen angeführt, wo Anahita die Bitten ihrer Verehrer erhört oder nicht erhört hat. Neben Ahura Masda selbst werden Heroen der Vorzeit und berühmte Fürsten genannt. Von § 84—89 wird von dem Wirken der Göttin im allgemeinen, ohne Nennung bestimmter Personen gesprochen.

In der zweiten Hälfte, von § 90 bis zum Schluß, haben wir nicht mehr die gleichmäßige Gedankenführung wie in der ersten. Der Abschnitt § 90—95 betrifft rituelle Fragen. § 96 ist ein in § 121 wiederholtes Fragment. Von § 97—118 werden, abgesehen von dem Einschub § 100—102, wieder Fälle von Erhörungen angeführt, dabei werden u. a. Zarathuschtra selbst und Wischtaspa genannt, auch ein Chionitenfürst, der aber nicht erhört wird. § 119 geht zur Schilderung der Göttin über, und dieser Gedanke wird bis § 129 festgehalten, und nur von dem oben genannten Fragment § 121 unterbrochen. Das Ganze schließt mit dem Gebet eines Landesherren (§ 130—132).

So lernen wir Anahita als eine der Hauptgottheiten des masdajasnischen Glaubens kennen, und sie zeigt sich von zwei Sei-

<sup>6)</sup> Hommel, Geographie und Geschichte des alten Orients S. 200.

<sup>7)</sup> Nach Mitteilung von Dr. H. A. Winkler.

ten, einmal als Göttin der Fruchtbarkeit, dann als Helferin im Streit. Als Göttin der Fruchtbarkeit ist sie die Herrin und Spenderin alles segensreichen Nasses, und, weil damit jegliches Wachstum zusammenhängt, auch die Herrin der Fortpflanzung. Gleich am Anfang des Yašt tritt uns ihre Eigenschaft als Wassergottheit mit aller Deutlichkeit entgegen. Als der Gewässer größtes fließt sie in den See Wourukascha. Ihr ständiges Beiwort aradvī weist auf diese ihre Seite hin: es hängt mit ai. rdū- "süß, mild" zusammen und gehört zu der Wurzel rd-, die nur eine Weiterbildung der Wurzel r darstellt und ursprünglich "strömen" bedeutet, wie ja rd- + nis im Sinne von "aus-strömen" vorkommt. Man vergleiche noch ai. ár-na "Gewässer, Regen" und ar-nava- "Ozean", sowie ar-dra-, feucht, sanft, weich". Weil aber hier noch an die Eigenschaft des Wassers als Element der Fruchtbarkeit gedacht ist, habe ich, um die Bedeutung des Wortes aredvi möglichst auszuschöpfen, es mit "strömungs-segen-mild" übersetzt. Daß sie als Göttin der Fortpflanzung und der Geburt angerufen wird, hängt ganz mit ihrer Eigenschaft als Göttin des Feuchten zusammen. Sie ist es, die den Samen der Männer reinigt, d. h. ihn ganz licht und frei von verderblichen Strahlen macht; denn letzten Endes ist ja für den Arier Wasser und Feuer dasselbe. Damit ist sie auch Geburtshelferin und kann den Jungfrauen einen tiichtigen Gatten verschaffen. In diesem arischen Glauben an die Gleichheit von Wasser und Feuer ist es auch begründet, daß die Göttin ihren Sitz in den Sternen hat. Von dorther kommt ja der Regen, kommen alle Gewässer, ohne Unterlaß rinnen sie aus dem Reiche des Lichtes herab auf die Erde, und Anahita ist nichts anderes, als der himmlische Strom, dessen Substanz in den irdischen Gewässern strömt, die Milchstraße 8), nach indischem Denken die Himmelsganga, die ja dieselbe ist wie die Ganga auf Erden. Deswegen prangt sie auch in leuchtendem Schmuck, und die dreißig Biberpelze, die sie zieren und wie eitel Silber und Gold dem Schauenden entgegenstrahlen, sind nichts anderes als ebenso viele wunderbar schimmernde und flimmernde Regionen der Milchstraße. Jetzt verstehen wir auch das zweite Beiwort, sūra "strahlend", welches Hertel<sup>9</sup>) mit Recht von der vedischen

<sup>8)</sup> Hertel, Beitr. S. 30.

<sup>9)</sup> Ib. S. 109, 110.

Wurzel śū: śav, awest. sū: sav = griech. κα — "leuchten" ableitet.

Wie kommt die Göttin aber zu ihrer kriegerischen Bedeutung? Eben weil sie eine süra ist, weil sie Himmelsglut ausstrahlt, kann sie auch den Helden mit Feuerkraft begnaden, mit dem xvarenah-, dem blitzenden Feuer, das dem Krieger die Siegesmacht und dem König die zwingende Majestät verleiht, das dem mutigen Roß aus den Augen sprüht und nicht nur Roß und Streiter, sondern auch die Waffen und Kriegswagen erfüllen muß 10).

So sehen wir, daß alle Seiten der Göttin in ihrer Feuernatur begründet sind; sie spendet aus ihrem unendlichen Feuerstrom Feuer in seinen verschiedenen Gestalten: Feuer als befruchtendes Wasser, als Samennaß und Gebärkraft, als Heldenseelen entzündende Sturm- und Siegesgewalt.

Daß sie uns im Awesta zu gleicher Zeit als Naturkraft und Person, als eine schöngewachsene, kräftige Jungfrau und dann wieder als Strom entgegentritt, hat für den, der die religiösen Vorstellungen der Arier kennt, nichts Befremdendes. Bis zu einem gewissen Grade können ja auch wir hier mitfühlen. Auch wir reden von den Armen eines Flusses, und wenn etwa ein Kiinstler den Feuerstrom der Elektrizität als eine starke, Strahlen entsendende Götterfrau darstellte, ich glaube, wir würden es fast als selbstverständlich empfinden. Die Vorstellung der Göttin als Person lag der Zeit, aus welcher unser Yast als Ganzes stammt, besonders nahe. Die Beschreibung der Anahita, wie sie gegen den Schluß des Stückes gegeben wird, muß aus der Anschauung herkommen: der Dichter hatte wohl eine Nachbildung der Statuen vor sich, die der eifrige Anahita-Verehrer Artaxerxes Mnemon als erster in Babylon, Susa, Ekbatana, in Persepolis 11) und Baktra, Damaskus und Sardes aufstellen ließ 12).

Was aber bedeutet anāhita? Die Übersetzung "die Unbefleckte" hat lediglich den Wert einer Volksetymologie. Man trennt dabei an-āhita und denkt an āhita "befleckt" (Vend.

<sup>10)</sup> Ib. S. 27.

<sup>11)</sup> Πέρσαις καὶ Βάκτροις: Da lauter Hauptstädte genannt werden, wird Πέρσαις Abkürzung für Persepolis sein.

<sup>12)</sup> Bei Clem. Alex. admonitio adversus gentes V. 65.

16, 16). Ich muß diese Etymologie schon wegen des griechischen ablehnen. Auch mit Hertels Übersetzung "die Ungefesselte" kann ich mich deshalb nicht befreunden. Wir wissen nicht, was dieses Wort bedeutet, und werden annehmen mijssen, daß es nicht arisch ist. Schon aus der Nachricht des Berossus ist auf Beziehungen der Anahita zu der semitischen Nachbarschaft zu schließen. Artaxerxes Mnemon führte nur die Verehrung von Standbildern der Göttin ein, nicht den Kult selbst. Der muß schon vorher bestanden haben. Wir müssen da von der schon einmal erwähnten Herodot-Stelle 13) ausgehen: sie lautet: "Sie (die Perser) opfern (außer dem Himmelsherrn) auch der Sonne, dem Mond, der Erde, dem Feuer, dem Wasser und den Winden, und zwar opferten sie ursprünglich nur diesen, sie haben aber außerdem auch der Urania (Aphrodite) zu opfern gelernt, dies von den Assvrern und Arabern. Die Assvrer nennen Aphrodite Mylitta, die Araber Alilat, die Perser Mitra," Alilat ist nach III. 8 aus Alitta verbessert, und Hommel 14) bemerkt hierzu. Alitta sei soviel als annāhid "die Vollbusige". Mylitta entspreche dem elamischen anaitta. Die Bemerkung über Mylitta könnte stimmen, ob wir aber aus dem unsicheren Alitta auf annähid schließen dürfen, ist fraglich. Mit Mitra aber kann Herodot nur Anahita gemeint haben. Zu diesem Namen Mitra kam er jedoch nicht, wie man allgemein annimmt, durch eine Verwechslung, sondern weil die Göttin in Wirklichkeit als das weibliche Gegenstück zu Mitra (dem gestirnten Nachthimmel? 15) galt und vielleicht von dem Gewährsmann Herodots geradezu als "Frau Mitra" bezeichnet wurde 16). Diesen echt persischen Namen setzte dann der Geschichtsschreiber statt des semitischen Anahita in seinen Bericht ein 17). Aus diesem geht, wenn man ihn neben die dreimal wiederkehrende Verbindung Anahita-Mitra in den Keilinschriften des Artaxerxes Mnemon stellt, jedenfalls soviel

<sup>13)</sup> I 131.

<sup>14)</sup> Geogr. und Gesch. des alten Orients S. 200.

<sup>15)</sup> So Hertel.

<sup>16)</sup> Ein Forscher wie Herodot, der eigens nach Tyros reist, lediglich um festzustellen, wie alt der dortige Herakles-Kult sei, macht in so wichtigen Fällen doch wohl genaue Angaben!

<sup>17)</sup> Im Mahabharata heißt eine Wassernymphe Mitrā!

mit Sicherheit hervor, daß das Paar schon zu Herodots Zeit in das Pantheon der Perser aufgenommen war, ferner, daß dieser vom semitischen Bereich übernommenen Muttergöttin offizielle Opfer dargebracht wurden. Denn das "Hinzulernen" und "Lernen", von dem er spricht, setzt ein amtpriesterliches Ritual voraus. Wann dieser offizielle Kult eingeführt wurde, läßt sich nicht sagen, aber wohl nicht allzu lange vor Herodots Aufenthalt in Persien, vielleicht in der Zeit zwischen 480—460. Seine Angabe, daß es sich um eine Einführung aus der semitischen Welt handelt, findet eine Stütze in der Tatsache, daß in der babylonischen Theologie Gottheiten paarweise auftreten und Muttergöttinnen eine Rolle spielen.

Ob das, was Herodot sagt, auch für die Gegend unseres Yašt, also etwa für Arachosien, zutrifft, ist eine andere Frage. Aus seinem Bericht läßt sich darüber zunächst noch gar nichts entnehmen. Er war ja auch nicht dort, denn Arderikka bei Susa war der südöstlichste Punkt Asiens, den er erreichte 18). Hier müssen wir Yašt 5 selbst zu Rate ziehen. Aus § 94 und 95 ist zu ersehen, daß zu der damaligen Zeit auch bei Ungläubigen, bei solchen, die den Deva opferten, schon die Sitte bestand, der Anahita nach Sonnenuntergang Opfer darzubringen. Das läßt doch wohl darauf schließen, daß der Kult der Anahita als einer auswärtigen Gottheit schon längere Zeit wenigstens in den unteren Schichten Eingang gefunden hatte. Denn die arische Seite der Göttin kommt hier kaum in Betracht; im arischen Kult spielten Muttergottheiten keine besondere Rolle. Besonders auffallend ist es auch, daß diese Opfer bei Nacht stattfanden.

Auch im Westen, im eigentlichen Persien, kann dieser Kult schon lange vor seiner offiziellen Genehmigung gepflegt worden sein, und es ist ganz begreiflich, daß vitale Gestalten wie Ištar und ähnliche leicht auch in den von verschiedenrassigen Volkselementen bewohnten arischen Raum eindringen konnten. Das wurde noch erleichtert, als das Perserreich zu einem durch Heerstraßen gesicherten Verkehrs- und Militärstaat wurde, der von Vorderasien bis zum Indus reichte. Und selbst der Arier konnte in solchen Göttinnen eine gewisse Verwandtschaft mit

<sup>18)</sup> H. Stein, Herodotos erklärt S. XVI.

entsprechenden arischen Gottheiten erkennen. Galt nicht Ištar auch als eine Himmelslicht-Gestalt, als Bringerin der Fruchtbarkeit, als kriegerische Kämpferin, die wie eine Löwin sich ins dichteste Gewühl stürzt <sup>19</sup>). Auch die syrische Astarte war die zur Göttin erhobene Naturkraft, die aus der Feuchte alles Leben hervorzaubert.

Hier waren also Wege, auf denen sich die arische Göttergestalt mit einer semitischen synkretistisch vereinigen konnte. Dieser zuerst in tieferen Volksschichten sich mehr oder weniger durchsetzende Synkretismus vollendet sich, als Anahita um 470 offiziell in das persische Göttersystem aufgenommen und Mitra an die Seite gestellt wurde, und als später im Osten des Reiches die masdajasnische Religion die semitische Anahita mit der arischen Ardvī-Sūra feierlich vereinigte, wohl auf Anregung des Anahita-Verehrers Artaxerxes Mnemon. Es sieht so aus, als ob der Dichter des § 98 dabei gewesen wäre, als der feierliche Akt von Awesta-Priestern, welche die heiligen Opferzweige in den Händen hielten, vollzogen wurde. So klingt der Vers ardvī sūra anāhita wie das für Jahrtausende geschriebene Dokument eines großen religionsgeschichtlichen Vorgangs.

Wie kommt es dann aber, so wird man fragen, daß wir in der Gestalt der Göttin, wie sie uns das fünfte Yašt des Awesta vor Augen stellt, eigentlich so gut wie nichts Semitisches finden können? Wenn wir uns in anderen Gegenden umsehen, in die der Kult der Anahita eindrang, so begegnet uns doch z. B. der für die semitischen Tempel bezeichnende Dienst der Hierodulen. So opferten sich in dem Heiligtum der Göttin in Erez Töchter vornehmer Familien Armeniens der Sitte der Selbsthingabe. Die persische Göttin ging in den Gegenden Kleinasiens noch einen weiteren Synkretismus ein, indem sie mit den einheimischen Muttergöttinnnen vereinigt wurde, so mit der Mä, in deren Tempel Hierodulen beiderlei Geschlechts verwendet waren. In Lydien, wo sie in Hierocaesarea und Hypaepa Tempel hatte und mit Kybebe, der Großen Mutter, vermischt wurde, zeigt sich dieser zweite Synkretismus besonders deutlich. Hier waren noch iranische Traditionen lebendig, hier war sie noch die Gottheit der

<sup>19)</sup> Nach dem Anfang eines uralten Hymnus an Istar, vgl. Kaulen, Assyrien und Babylonien, 1891, S. 158.

heiligen Wasser, und ihre Liturgie soll in einer "barbarischen" Sprache vollzogen worden sein <sup>20</sup>). Aber die ekstatischen Riten des Kultes der Magna Mater sind ja allgemein bekannt.

Nichts von diesen Eigentümlichkeiten ist in unserem Yašt erkennbar. Die Erklärung hierfür ist einfach. In der synkretistischen Vereinigung, die der Masdaismus vornahm, siegte das arische Wesen dieser Gottheit. Nur der semitische Namen ist sozusagen jibrig geblieben. Das Erregende und Ekstatische, wie es uns oft in den vorderasiatischen Gottheiten entgegentritt, hatte in dieser Religionsform keinen Platz, und so haben uns die masdajasnischen Priester in unserem Yast ein ganz anderes Bild der Göttin hinterlassen, als wir nach ihren im vorderasiatischen Raum auftretenden Gestalten vermuten sollten 21). Freundlich, mild, hilfsbereit, nach einem Helden sich sehnend, die schöne, jungfräuliche Tochter aus kriegerischem Adelsgeschlecht, als Verkörperung des glühenden Feuerstroms, der Milchstraße, und zugleich des segenströmenden Gewässers auf Erden: so steht sie vor dem Verehrer in königlicher und mütterlicher Maiestät, dem über die Geheimnisse des Urlichts nachsinnenden Verstand ein leuchtendes Symbol, dem bittenden Herzen eine gnädige Helferin.

Nur noch eine Schwierigkeit ist zu beseitigen. Wenn es sich hier um eine im Grunde arische Gottheit handeln soll, warum findet sich ihre Gestalt nicht im Veda? Wieder ist die Antwort nicht schwer: Weil sich in Indien nicht dieselben religionsgeschichtlichen Ereignisse abspielten, wie in Persien. Die Göttinnen der vedischen Inder und der Arier überhaupt bleiben sehr im Hintergrund, und die strömungssegenmilde, glutenstarke Göttin wäre auch in Persien nicht so stark hervorgetreten, wenn die semitische Gestalt nicht eingedrungen wäre. Dies aber geschah in Indien nicht, und so verblieben die Wassergottheiten dort in ihrem bescheidenen Dasein. So erinnert vieles im Veda an Züge der Anahita unseres Yašt. Auch im Veda zeigen die Wasser-

<sup>20)</sup> Siehe Buresch, Aus Lydien, 1898, S. 118; Pausan. V, 27, 5: Encyclopaedia of Religion and Ethics.

<sup>21)</sup> Vgl. auch das Bild der Anahita, das Hans F. K. Günther aus Sarre, Kunst des alten Persien, in sein Buch "Die Nordische Rasse bei den Indogermanen Asiens", 1934, S. 123 aufgenommen hat.

gottheiten, die Apas, jene Doppelnatur des Phänomens und der göttlichen Person, auch hier sind die Gewässer Heilung und Gesundheit spendende Göttinnen, sie sind Herrinnen des Reichtums und Nachkommensegens, haben Läuterungskraft, schwemmen das Böse hinweg und die Beziehung des Wassers zum Feuer, die Identität beider, kommt so häufig zum Ausdruck, daß es sich erübrigt, näher darauf einzugehen.

Auch die kriegerische Seite kommt bei den Wassergottheiten des Veda ab und zu zum Ausdruck. Agni saugt aus dem Wasser Kraft, Apām Napāt, der Sohn der Gewässer, der im Awesta reich ist an schnellen Rossen, ist im Veda der schnell Dahinfahrende; er gibt honigreiche Wasser, die Indra Heldenkraft verleihen 22). Sarasvatī, die Stutenreiche, kann die Götterfeinde niederwerfen, sie wird angerufen, wenn der Kampf eröffnet ist, sie hilft beim Wettstreit, sie, die Urlichtstromdurchglühte 23), hat ihre anderen Schwestern vor den dahinstürmenden Helden hingebreitet, wie die Sonne die Tage, so daß sie hindurchziehen und über alle Feinde hinwegschreiten konnten. "Sie, die die irdischen Räume, den weiten Dunstkreis (der Wolken, des Nebels) und den Himmelsraum<sup>24</sup>) mit Segen füllt, Sarasvatī, möge uns schützen vor schmähender Verachtung. Sie, die an drei Orten ihr Wesen hat, die Siebenfache, welche die fünf Stämme gedeihen läßt, sie war von jeher anzurufen bei jedem Wettkampf 25)." Werden wir beim Lesen dieser beiden, im Urtext aus fallenden Vierhebern bestehenden Versen nicht an die Gangā erinnert, den Himmelsstrom, der auch auf Erden fließt, an die Tripathagā, die auf drei Wegen Gehende, im Himmel, im Luftraum und auf der Erde?

<sup>22)</sup> RV. 10, 30, 4.

<sup>23)</sup> rtāvarī = ašaonī.

<sup>24)</sup> antarikșa muß hier "Himmel" bedeuten.

<sup>25)</sup> Aus dem Hymnus an Sarasvatī RV. 6, 61.

# ARDVĪSŪR YAŠT.

(YAŠT V).

1 m-ra-oṭ ahurō mazdå
(i)spitamāi zaraθuštrāi:
"yazaēša [me] hīm,
(i)spitama zaraθuštra
[yam] ardvīm sūram anāhitam
pṛθū-frākam baēšazyam
vīdaēvam ahuro-ṭkaēšam
yesnyam ahuve¹) astvaite
vahmyam ahuve¹) astvaite
āδū-frāδanam ašaonīm
vaθwō-frāδanam ašaonīm
saētō-frāδanam ašaonīm
daiźhu-fraδanam ašaonīm

2 yā vīspanam aršnam xšudrå yāoždabāiti yā vīspanam hāirišinam zabāi garwan yaoždabāiti, [yā vīspå hāirišīš huzāmito dabāiti]

yā vīspanam hāirišinam

[dāitīm] raθwīm paēma ava-baraiti;

3 masitam dūrāt frasrūtam yā asti avavaiti masō

<sup>1)</sup> azuhe, azhe.

yada vīspā imā āpō yā z[ə]mā paiti fratacinti, yā amavaiti fratacaiti hukairyāt haca barzaøhat aoi zrayō vouru-kašəm;

4 yaozənti vispe karanö zrayahi 2) vouru-kašaē-a 2), ä vispö maiðyö yaozaiti, yat hīš aoi fratacaiti, yat hīš aoi fražgaraiti ardvī sūra anāhita,

[yeńhe hazarram vairyanam hazarram apayžāranam kascitca aēšam vairianam kascitca aēšam apayžāranam cadwarsat³) ayar-baranam huaspāi naire baramnāi.

5 aińhåsca [mē] aēvańhå āpō apaγžārō vījasaiti 4) vīspāiš aoi karšvan [yāiš] hapta; aińhåsca [mē] aēvańhå āpō hamaθa ava-baraiti haminəmca zayanəmca.] hā aršnam xšudrå, hā xšaθrinam garwan, hā xšaθrinam paēma,

6 yam azəm [yō] ahurō mazdå
hizvā-arəna <sup>5</sup>) uzbaire
f(ə)radaθāi (st)
nmānaheca vīsaheca
zantō-ušca dainhō-ušca
pāθrāica harəθrāica

<sup>2)</sup> zrayāi vouru-kašaya.

<sup>3)</sup> catwarə satəm.

<sup>4)</sup> vī. jasāiti.

<sup>5)</sup> hizvārəna.

aiwyāxštrāica nipāt[a]yaēca nišhartyaēca <sup>6</sup>),

| 7 | "āat frašūsat, zaraduštra,                           |      |
|---|------------------------------------------------------|------|
|   | ardvī sūra anāhita                                   |      |
|   | haca daθušat mazdā-ō <sup>7</sup> )                  |      |
|   | srīra vā azhən bāzava                                | (st) |
|   | auruša āpō staoyehīš 8) ——                           | (st) |
|   | frā srīra-zuš <sup>9</sup> ) asispata <sup>9</sup> ) | (st) |
|   | urvaiti 10) bāzu-staoyehi                            | (st) |
|   | avat manapha mainimna:                               |      |

8 kō mam stavāt kō yazāite
haomavaṭ=gaomavaitibyō ¹¹)
zaoθrābiō (st)
yaoždātābyō pairi-harštābyō ¹²)?
kahmāi [azəm] upahacayeni ¹³)
haca-manāica ana-manāica
frāraψhāi haomanæhāica?"

9 ahe raya xvarnaπhaca
tam yazāi s[u]runvata yasna
tam yazāi huyašta yasna
ardvīm sūram anāhitam
aša-onīm zaoθrābiō. (st)
ana buyå zavanō-sāsta,
ana buyå huyaštatara,
ardvī sūre anāhite,
haomayu 14) gava barsmana (st)
hizvō daπhaπha maθraca

<sup>6)</sup> nišazharetayaēca.

<sup>7)</sup> mazdā.

<sup>8)</sup> aspō·staoyehīš.

<sup>9)</sup> srīra juša sispata.

<sup>10)</sup> aurvaiti, s. Proleg. XLIV.

<sup>11)</sup> haomavaitibyō gao<sup>0</sup>.

<sup>12)</sup> pairiawho.

<sup>13)</sup> upawho.

<sup>14)</sup> haomayō.

vacaca śiaoθanaca zaoθrābyasca aršuxθaēibyasca vāγžibyō

> yeźhe hātam āat yesnē paitī vahyō 15) mazdå ahurō vaēðā 16) ašāt hacā yåzhamcā tascā tåscā yazamaide.

- 10 "yazaēša . . . . . ašaonīm (wie 1),
- 11 yā 17) paourva vāšəm vazaite 18)
  axnå dražaite vāšahe
  vahmia 19) vāša 19) vazəmna,
  narəm paiti-(i)šmarəmna 20)
  avat mana wha mainimna:
  kō mam stavāt ...... haomana whāica (wie 8)?"
  ahe raya ...... tåscā yazamaide (wie 9).
- 12 "yazaēša..... ašaonīm,
- 13 yeźhå 21) caðwārō vaštāra spaēta vīspa hamagaona 22) hama-nāfaēna 23) bṛzantō 24) taurvayanto 25) vīspanam tbišvatam tbaēšå da-ēvanam mašyānamca yāðuam pairikanamca sāðram kaoyam karafnamca." ahe raya... tåscā yazamaide.

14 "yazaēša.....ašaonīm,

<sup>15)</sup> So mit Hertel (Beitr.) statt væhō.

<sup>16)</sup> So mit Hertel (Beitr.) stått vaēbā.

<sup>17)</sup> yō.

<sup>18)</sup> vazāite.

<sup>19)</sup> ahmya vāše; besser überliefert vaša; Yt. 10, 125: ahmya vâše.

<sup>20)</sup> paitišmarəmna.

<sup>21)</sup> yezhe.

<sup>22)</sup> hama·gaonā#hō.

<sup>23)</sup> o faēni.

<sup>24)</sup> bərəzanta.

<sup>25) &</sup>lt;sup>0</sup> yanta.

15 amavaitīm
xšōiθnīm bṛzaitīm huraoδam,
yeźhe avavat asnāatca
(u)xšafnāatca
tātå āpō ava-barənte,
yaθa vīspå imå āpō,
yå z[ə]mā paiti fratacinti,
yā amavaiti fratacaiti."

ahe raya .... yazamaide.

- 16 "yazaēša..... ašaonīm.
- 17 tạm yazata
  yō daðvå ahurō mazdå
  airiene vaējahi(a)
  vazhu(vī)å <sup>26</sup>) dāitiayå
  haomayu <sup>27</sup>) gava barsmana
  (st)
  ... usw. wie 9 bis vāγžibyō.
  - 18 āat hīm jaiδyat:

    avat āyaptəm dazdi-me, [vaνuhi səvište]
    ardvī sūre anāhite,
    yaθa azəm hācayene
    puθrəm yat pourušaspahe,
    ašavanəm zaraθuštrəm,
    anumatēe daēnayāi
    anu-uxtēe 28) daēnayāi
    anu-varštēe daēnayāi.
  - 19 daθat ahmāi tat [avat] āyaptəm ardvī sūra anāhita, « haδa ²9) zaöθrō-barāi ²0) ardrāi (i)yazəmnāi jaiðyantāi dāθriš āyaptəm."

ahe raya.....yazamaide.

<sup>26)</sup> va⊅huyā.

<sup>27)</sup> haomayō.

<sup>28)</sup> anuxt≠e.

<sup>29)</sup> haða zaoðrö barāi.

- 20 "yazaēša..... ašaonīm.
- 21 tạm yazata
  haošia»hō paradātō
  upa upa=bdi harayå
  satəm aspa-anam aršnam
  haza» rəm gavam (daēnunam)
  baēvarə anumayanam.

- 22 āat hīm jaiðyat:
  avat āyaptəm dazdi-me usw. wie 18,
  yaθa azəm
  upəməm xšaθrəm bavāni
  (u)vīspana-am ³0) dahyunam
  da-ēvanam mašyānamca
  yāθuam pairikanamca
  sāθram kaoyam karafnamca,
  yaθa azəm nijanāni
  d(u)va θrišva
  māzainyanam ³1) da-ēvanam
  varnianamca dr(u)vatam.
  - 23 davat ahmāi usw. wie 19."
    ahe raya . . . yazamaide.
  - 24 "yazaēša....ašaonīm.
  - 25 tam yazata yō yimō xšaētō h(u)vaθwō hukairyāţ paiti barzaøhaţ satəm aspa-anam aršnam... usw. wie 21.
  - 26 āat hīm jaiðyat:
    avat āyaptəm...usw. bis karafnamca wie 22,
    yaða azəm uzbarāni
    [haca] daēvaēibiō (st)
    uyē īštišca saokāca
    uyē fšaonīšca vaðwāca
    uyē ðrafsca frasastišca.

<sup>30)</sup> vīspanam.

<sup>31)</sup> māzanyanam.

- 27 davat ahmāi . . . usw. wie 19."

  ahe raya . . . yazamaide.
- 28 "yazaēša . . . ašaonīm.
- 29 tạm yazata (st)
  ažiš θrizafå dahākō
  baw(i)rōiš paiti daiźhāu-a<sup>32</sup>)
  satəm aspa-anam aršnam . . . usw. wie 21.
- 30 āat hīm jaiðyat: avat āyaptəm dazdi-me, [vazuhi səvište] ardvī sūre anāhite, yaθa azəm amašia 33) kṛnavāni vīspa 34) [aoi] karšuan yā 34) hapta.
- 31 nō-iṭ ahmāi daðaṭ taṭ avaṭ āyaptəm ardvī sūra anāhita."

ahe raya . . . yazamaide.

- 32 "yazaēša . . . ašaonīm.
- 33 tam yazata (st)
  vīsō puθrō āθwiānōiš
  vīsō sūrayā θraētaonō
  upa varnəm caθru-gaošəm
  satəm aspa-anam aršnam . . . usw. wie 21.
- 34 āat hīm jaiðyat:

  avat āyaptəm dazdi-me . . . usw. wie 18,
  yat bavāni aiwi-vanyā
  ažīm dahākəm

  θrizafanəm θrikamṛðəm
  xšvaš-ašīm hazanrā-yaoxštīm
  ašaojanhəm daēvīm drujəm
  aγəm gaēθāvyō dr(u)vantəm,
  yam ašaojastəmam drujəm
  fraca kṛntat anrō mainyuš
  aoi yam astvaitīm gaēθam

<sup>52)</sup> dai#haove.

<sup>33)</sup> amašyą.

<sup>34)</sup> vīspaiš, vāiš.

mahrkāi ašahe gaē∂anam, uta-hē vanta azāni sa⊅havāci arnavāci yōi hən kəhrpa sraēšta zaite ³⁵) gaē∂yāi tē ³⁶) yōi abdōtəme.

35 davat ahmāi . . . usw. wie 19."

ahe raya . . . yazamaide.

36 "yazaēša . . . ašaonīm.

- 37 tam yazata (st) naire-manā kṛṣa-aspō <sup>37</sup>) pašne <sup>38</sup>) varōiš pišinazhō satəm aspa-anam aršnam . . . usw. wie 21.
- 58 āat hīm jaiðyat:
  avat āyaptəm dazdi-me . . .,
  yat bavāni aiwi-vanyå
  gandarwəm yim zairi-pāšnəm
  upa yaozənta karana (st)
  zraya(hi) vouru-kašaē-a ³0),
  ātacāni sūrəm nmānəm
  dr(u)vato (ašaojištahe?
  aiźhå z[ə]mō) yat paðanayå
  skarnayå dūraēpārayå.
- 39 daθat ahmāi . . . usw. wie 19."

  ahe raya . . . yazamaide.
- 40 "yazaēša . . . ašaonīm.
- 41 tạm yazata
  mairyō tūiriō franrasya 40)
  hankaine paiti ainhā z[ə]mō
  satəm aspa-anam aršnam . . . usw. wie 21.

<sup>35)</sup> zazāit≢e.

<sup>36)</sup> gaētyāi·tē.

<sup>37)</sup> kərəsāspō.

<sup>58)</sup> pasne.

<sup>59)</sup> vouru kašaya.

<sup>40)</sup> fragrase.

- 42 āat hīm jaiðyat:

  avat āyaptəm dazdi-me...,
  yaθa azəm

  avat xvarnō apayemi
  (uγrəm), yim vazaite maiðim
  zrayanhō vouru-kašahe
  yat asti airyanam dahyunam
  zātanam azātanamca
  yat ca
  ašaonō zaraθuštrahe.
- 43 nō-iṭ ahmāi daθaṭ taṭ avaṭ āyaptəm ardvī sūra anāhita."

ahe raya . . . yazamaide.

- 44 "yazaēša... ašaonīm.
- 45 tam yazata (st)
  aurvo aš-varco kava usa
  ərəzifyāt paiti garoit
  satəm aspa-anam aršnam . . . usw. wie 21.
- 46 āat hīm jaiðyat:
  avat āyaptəm dazdi-me . . .,
  yaθa azəm
  upəməm xšaθrəm bavāni . . . usw. wie 22 bis
  karafnamca.
- 47 davat ahmāi . . . usw. wie 19."

  ahe raya . . . yazamaide.
- 48 "yazaēša... ašaonīm.
- 49 tam yazata (st) arša airyanam dahyunam xšaθrāi hankṛmō haosrava pašne <sup>41</sup>) varōiš caēcastahe <sup>42</sup>) jafrahe uru-āpahe satəm aspa-anam aršnam . . . usw. wie 21.

<sup>41)</sup> pasne.

<sup>42)</sup> caēcistahe.

50 aat hīm jaiδyat:
avat āyaptəm dazdi=me . . .,
yaθa azəm
upəməm xšaθrəm bavāni . . . usw. wie 22 bis
karafnamca,
yat vīspana-am 45) yuxtanam
azəm frat[ə]məm θanjayeni
ana carətam 44) yam darγam
nava 45) frāθwṛšəm 45) razurəm
yō mam mairyō nurəm manō
aspaēšu paiti partata. (st)

51 davat ahmāi . . . usw. wie 19."

ahe raya . . . yazamaide.

52 "yazaēša . . . ašaonīm.

- taxmō tusō raθaēštāta <sup>46</sup>)
  barəšaēšu <sup>47</sup>) paiti aspanam
  zāvar jaiδyan [tō] hitaēibiō (st)
  dr(u)vatātəm tanubiō (st)
  pourvō= <sup>48</sup>)spax(ə)štīm tbišyantam
  paiti=jaitīm dušmainyunam
  haθrā=[ni]vāitīm hamṛθanam
  a [u]rvaθana=am <sup>49</sup>) tbišyantam.
- 54 āat hīm jaiðyat:

  avat āyaptəm dazdi-me . . .,

  yat bavāni aiwi-vanyå

  aurva hunūš vaēsakahya 50)

  upa dvarəm xšaθrō-sukəm

<sup>43)</sup> vispānam.

<sup>44)</sup> xvarətam (Schreibfehler, s. BL.).

<sup>45)</sup> nava·frādwərəsām.

<sup>46)</sup> radaēštārō.

<sup>47)</sup> baršaēšu.

<sup>48)</sup> So mit Lommel (ZII. I, S. 217, Anm. 1) statt pouru °.

<sup>49) &</sup>lt;sup>o</sup> nam.

<sup>50)</sup> aurva hunavō vaēsakaya.

apanōtəməm kawhaē-a <sup>51</sup>) bṛzainti-a <sup>52</sup>) ašavni-a <sup>53</sup>), yaθa azəm nijanāni tūiriana-am <sup>54</sup>) dahyunam pañcasaγnāi sataγnāišca sataγnāi hazawraγnāišca hazawraγnāi ahaxstaγnāišca.

55 daθat ahmāi . . . usw. wie 19."

ahe raya . . . yazamaide.

- 56 "yazaēša . . . ašaonīm.
- 57 tam yazənta
  aurva hun[a]vō vaēsakahya <sup>50</sup>)
  upa dvarəm xšaθrō-sukəm
  apanōtəməm kaæhaē-a <sup>51</sup>)
  bṛzainti-a <sup>52</sup>) ašavni-a <sup>53</sup>)
  satəm aspa-anam aršnam . . . usw. wie 21.
- 58 āat hīm jaiðyən:

  avat āyaptəm dazdi-nō...,
  yat bavāma aiwi-vanyå
  taxməm tusəm raθaēštārəm,
  yaθa va-ēm nijanāma
  airiana-am 55) dahyunam
  pañcasaynāi... usw. wie 54.
- 59 nõit aēibyascit daθat tat avat āyaptəm ardvī sūra anāhita."

ahe raya . . . yazamaide.

- 60 "yazaēša . . . ašaonīm.
- 61 tam yazata pāurvō yō vifrō navāzō yat dim usca uzdvanayat

<sup>50)</sup> aurva hunavõ vaēsakaya.

<sup>51)</sup> kashaya.

<sup>52)</sup> bərəzantaya.

<sup>53)</sup> ašavanaya.

<sup>54)</sup> tüiryanam.

<sup>55)</sup> airyanam.

vṛθrajā taxmō θraētaonō mṛγahe kəhrpa kahrkāsō 56);

- 62 hō avaθa (a)vazata

  ϑri=ayarəm ϑri=xšaparəm

  paitiš nmānəm yim xvaēpaiðīm <sup>57</sup>)

  nō-iṭ aora avorvisyaṭ <sup>58</sup>)

  ϑraošta xšafnō ϑritiayå

  frāγmaṭ ušazhō <sup>59</sup>) vivītīm <sup>59</sup>),

  upa ušāzhəm upa-zbayaṭ

  ardvīm sūram anāhitam:
- 63 ardvī sūre anāhite,
  mošu me java avanhe
  nūrəm me bara upastam.
  hazanrəm te azəm zaoðranam
  haomavat-60) gaomavaitinam
  yaoždātanam pairi-harštanam 61)
  barāni avy 62) āpəm [yam] ranham,
  yezi jīvəm 63) frapayeni
  aoi zam ahuraðātam
  aoi nmānəm yim xvaēpaiðīm.
- 64 upa-tacat ardvī sūra anāhita kainīnō kəhrpa srīrayā aš-amayā <sup>64</sup>) huraoδayā uskāt yāstayā rzvaiθyō raēvat ciθrəm azātayā nizənga aoθra paitišmuxta zaranyō-urvīxšna bāmia.

<sup>56)</sup> kahrkāsahe.

<sup>57)</sup> xvāp °.

<sup>58)</sup> avõirisyāt.

<sup>59)</sup> ušazhəm sūraya vivaitīm.

<sup>60)</sup> haomavaitinam.

<sup>61)</sup> pairia harštanam.

<sup>62)</sup> aoi.

<sup>63)</sup> jum.

<sup>64)</sup> ašamayā.

- 65 hā-hē bāzava gəurvayat;
  mošu tat ās nō-it darγəm,
  yat frāyatayat θwaxšəmnō
  aoi zam ahuraδātam
  aoi nmānəm yim xvaēpaiðīm
  drūm avantəm a-irištəm
  hamaθa yaθa paracit.
- 66 davat ahmāi . . . usw. wie 19."

  ahe raya . . . yazamaide.
- 67 "yazaēša . . . ašaonīm.
- 68 tam yazata (st)
  jāma-aspō 65) (yō huōvō),
  yāṭ spāðəm pairi-avaēnaṭ
  dūrāṭ ayantəm rasmaoyō
  dr(u)vatam daēvayasnanam,
  satəm aspa-anam aršnam... usw. wie 21.
- 69 aat hīm jaiðyat: avat āyaptəm dazdi-mē..., yaθa azəm avata vrθra hacāne yaθa vīspe anye 66) aire.
- 70 daθat ahmāi . . . usw. wie 19."
  ahe raya . . . yazamaide.
- 71 "yazaēša . . . ašaonīm.
- 72 tam yazənta ašavazdå pourudāxštōiš <sup>67</sup>) puθ(ə)rō <sup>67</sup>), ašavazdasca dritasca sāyuždrōiš pudra upa brzantəm ahurəm xšadri-əm <sup>68</sup>) [xšaētəm] apam napātəm aurvat-aspəm satəm aspa-anam aršnam... usw. wie 21.

<sup>65)</sup> jāmāspō.

<sup>66)</sup> anyā

<sup>67)</sup> pudrō pourudo.

<sup>68)</sup> xšadrīm.

- 73 āat hīm jaiðyən:
  avat āyaptəm dazdi=nō . . .,
  yāt bavāma aiwi=vanyå
  dānavō tūra 69) viāx[a]na 69)
  karəmca asabanəm
  varəmca asabanəm
  tancištəm ca dūraēkaētəm
  ahmi gaēve pəšanāhu.
- 74 daθat aēibyas[ə] <sup>70</sup>) tat [avat] āyaptəm . . . usw. wie 19."
  ahe raya . . . yazamaide.
- 75 "yazaēša . . . ašaonīm.
- 76 tam yazata (st)
  vistauruš yō naotairyanō
  upa āpəm [yam] vītaøhvaitīm 71)
  ržuxðāt paiti vacaøhat
  uiti vacøbiš aojanō:
- 77 tā bā aša tā aršuxδa,
  ardvī sūre anāhite,
  yat me da-ēvayasnanam <sup>72</sup>)
  avavat <sup>72</sup>) nijatəm yaθa
  sār[ə]ma <sup>73</sup>) varsanam barāmi.
  āat mē tuvəm <sup>74</sup>),
  ardvī sūre anāhite,
  huškəm pərətum <sup>75</sup>) raēcaya
  tarō va¤hvīm <sup>76</sup>) vīta¤hvaitīm <sup>76</sup>).
- 78 upa-tacat ardvī sūra anāhita kaininō kəhrpa srīrayå

<sup>69)</sup> tūra vyāxana.

<sup>70)</sup> aëibyascit.

<sup>71) -</sup> avuh -.

<sup>72)</sup> avavat daēva º.

<sup>73)</sup> sārəm.

<sup>74)</sup> tūm.

<sup>75)</sup> pəšum.

<sup>76) —</sup> vuh —.

aš=amayå <sup>77</sup>) huraōδayå
uskāt yāstayå rzvaiθyō
raēvat ciθrəm āzātayå
zarnya <sup>78</sup>) aoθra paitišmuxta
yā vīspō=pīsa bāmia,
armaēštā anyå āpō kṛnaot,
fraša anyå fratācayat <sup>79</sup>),
huškəm pərətum <sup>80</sup>) raēcayat
tarō vaνhvīm <sup>76</sup>) vītaνhvaitīm <sup>76</sup>).

- 79 daθat ahmāi.....usw. wie 19." ahe raya....yazamaide.
- 80 "yazaēša... ašaonīm.
- 81 tam yazata (st) yō-ištō yō friananam paitipɔ̄8¹) dvaēpɔ̄8¹) rawhayå satəm aspa-anam aršnam .....usw. wie 21.
- 82 āat hīm jaiðyat:
  avat āyaptəm dazdi-mē....,
  yat bavāni aiwi-vanyå
  axtīm duždəm təmazhuntəm
  uta-hē [frašna] paiti-mravāne
  navaca navaitīmca
  xruždranam tbaēšō-parštanam,
  yat mam pṛsat
  axtiō duždå təmazhyå 82).
- 85 davat ahmāi .... wie 19."
  ahe raya .... yazamaide.
- 84 "yazaēša..... ašaonīm,
- 85 yahmia ahurō mazdå huapō ni-(a)vaēðayat:

<sup>76) —</sup> vuh —.

<sup>77)</sup> ašamayā.

<sup>78)</sup> zaranya.

<sup>79)</sup> fratacat, in der Anm. fratācayat mit "?".

<sup>80)</sup> pəšum.

<sup>81)</sup> paiti p³dvaēpā.

<sup>82)</sup> təmavuhā.

āiði, paiti ava-jasa, ardvī sūre anāhite, haca avatbiō stərəbyō aoi zam ahuraðātam. tuvam <sup>83</sup>) yazånte aurvånhō ahurånhō dainhupat[a]yō <sup>84</sup>) puðrånhō dainhupaitinam <sup>84</sup>).

86 tuvam <sup>83</sup>) naracit yōi taxma jaidyānte āsu-aspiəm <sup>85</sup>)
xvarnaphasca uparatātō.
θwam āθravanō marəmnō,
āθravanō θrāyavanō <sup>86</sup>)
mastīm jaidyānte spānəmca
vrθraynəmca ahuradātəm
vanaintīmca uparatātəm.

87 vam kaininō vaðri-yaonå 87)
xšaðra huāpå jaiðyånte
tax(ə)məmca nmānō-paitīm.
vam carāitiš zizanāitiš
jaiðyante huzāmiəm 88).
tūm tā aēibyō
xšayamna nisrinavāhi 89),
ardyī sūre anāhite.

88 āaṭ frašusaṭ, zaraðuštra, ardvī sūra anāhita haca avaṭbiō stərəbyō aoi zam ahuraðātam. āaṭ aōxta ardvī sūra anāhita:

(st)

<sup>83)</sup> Dwam.

<sup>84)</sup> daishu patayō, o paitinam.

<sup>85) °</sup> aspīm.

<sup>86)</sup> drāyaonē.

<sup>87)</sup> vaôre yaona.

<sup>88)</sup> huzāmīm.

<sup>89)</sup> nisirinavāhi.

- 89 rzvō, ašā-um spitama, vwam davat ahurō mazdā ratūm 90) astvaivyō gaēvayā, mam davat ahurō mazdā nipa-avrīm 91) vīspayā ašaonō stō-iš. mana raya xvarəna wha pas(a) vasca sta-orāca upairi zam vīcarənta mašiāca [bizəngra]. azəm bō-it [tūm tā] nipayemi vīspa vohū mazdavāta ašacivra manayən ahe yava pasūm pasu-vastrəm."
- 90 paiti [dim] pṛṣaṭ zaraðuštrō ardvīm sūram anāhitam: ardvī sūre anāhite, kana ðwam yasna yazāne, kana yasna frāyazāne, yasə tava mazdå kṛnaoṭ tacarə [antarə arəðəm] upairi hvarxšaētəm, yas[ə]-θwā nōiṭ aiwi-družånte ažayasca <sup>92</sup>) arəðnåsca vawžakåsca <sup>92</sup>) varnavåsca varnavīšca <sup>92</sup>)
- 91 ā-aṭ aoxta
  ardvī sūra anāhita:
  "ṛzvō, ašā-um spitama,
  ana mam yasna yazaēša,
  ana yasna frāyazaēša
  haca hūrō 93) va-x-ša-aṭ 94)

<sup>90)</sup> ratuš.

<sup>91)</sup> nipātāra.

<sup>92)</sup> ažišca arədnāišca vawžakāišca vārənvāišca varənava vīšāišca.

<sup>93)</sup> hū.

<sup>94)</sup> vaxšāt.

½ ā 95) hūrō 95) frašmō=datōit.
 ā tūm 96) aētayā zaoðrayā
 f(ə)razharōiš
 aðrava 97) parštō=vacā 97)
 paiti-parštō=sravā 97) mazdrō haða-hunarō tanu-maðrō.

- 92 mā-mē aētayā zaodrayā frazharəntu hartō mā <sup>98</sup>) taftō <sup>98</sup>) mā društō mā (a)saciš mā kasvīš mā strī mā dahmō asrāv[a]yaṭ-gādō mā paēsō [yō] vītṛtō-tanuš.
- 93 nōiṭ tā <sup>99</sup>) zaōθrā paiti=vīse,
  yā māv[ō]ya fərazhvarənti <sup>100</sup>)
  andāsca karnāsca drvāsca
  mūrāsca arāsca razhāsca
  ava daxšta daxštavanta,
  yā nōiṭ pouru=jira [fra]daxšta
  (u)vīspanam anu maθrəm.
  mā=mē aētayā[sciṭ] zaoθrayā
  frazharəntu
  frakavō mā apakavō
  mā drvā vīmītō-dantānō.
- 94 paiti [dim] pṛsat zaraðuštrō ardvīm sūram anāhitam: ardvī sūre anāhite, kəm iða tē zaoðrā bavainti, yasə 101) tava 101) frabarənte dr(u)vantō daēvayasnāνhō pasca hūrō 102) frāšmō-dāitīm?

<sup>95)</sup> ā·hū.

<sup>96)</sup> ā·tū·mē.

<sup>97)</sup> āðravanō parštō-vacavhō paiti-parštō-sravavhō.

<sup>98)</sup> mataftō, so auch im Folgenden.

<sup>99)</sup> avā.

<sup>100)</sup> franuharo.

<sup>101)</sup> yasə·tava.

<sup>102)</sup> hū.

- aīd aoxta
  ardvī sūra anāhita:
  rzvō ašā-um spitama
  zaraθuštra,
  nivayaka nipašnaka (st)
  apa-skaraka apa-xraosaka (st)
  imā paiti-(u)vīsənte,
  yā māv[ō]ya pasca vazənti
  xšvaš 103) satəmca 103) hazaνrəmca.
  yā nōit paiti 104) (u)vīsənti
  da-ēvanam hənti 105) yasna.
- 96 yazāi hukairi-əm 106) barzō vīspō-vahməm zaranaēnəm, yahmat [mē] haca frazgaðaite ardvī sūra anāhita hazaνrāi baršna vīranam; masō xšayete xvarnaνhō yaθa vīspå imå āpō, yå z[ə]mā paiti fratacinti, yā amavaiti fratacaiti.

  ahe raya....yazamaide.
- 97 "yazaēša..... ašaonīm,
  98 yam <sup>107</sup>) aiwitō mazdayasna
  (a)hištənta barsmō-zasta.
  tam yazənta huōvåøhō,
  tam yazənta naotairyåøhō,
  ištīm jaiðyanta huōvō,
  āsu-aspi-əm <sup>108</sup>) naotaire.

mõšu pascaēta huõvõ īštīm abavən 109) səvišta,

<sup>103)</sup> xšvaš-satāiš.

<sup>104)</sup> haiti.

<sup>105)</sup> haiti.

<sup>106)</sup> hukairīm.

<sup>107)</sup> yim.

<sup>108) °</sup> aspīm.

<sup>109)</sup> baon.

mošu pascaēta naotaire vīštāspō åzham dahvunam āsu-aspō-təmo 110) bayat 99 davat aēibvas[ə] 111) tat [avat] āyaptəm ... nsw wie 19." ahe rava ..... vazamaide. 100 vazaēša ... ašaonīm. 101 venhe hazanrem vairvanam . . . usw. wie 4 bis barəmnāi. każhe każhe apavžāire nmanam hištaite hudatam satō=raocanam hāmi-am 112) (st) hazaørō-stunem hukrtem (st) haēvara₌fraskambam sūram. kəm kəmcit aipi n-māne 102 gātūm 113) saite xvaini=startəm 114) hubaoiδīm barziš-havantəm 115). ātacaiti, zaraθuštra. ardvī sūra anāhita haza prāi baršna vīranam. maso xšavete xvarnazho vada vīspā imā āpō, vå z[ə]mā paiti fratacinti. va amavaiti fratacaiti." ahe raya . . . yazamaide.] 103 "vazaēša..... ašaonīm. (st) 104 tam yazata vō ašava zaraduštrō

airiene vaējahi(-a)

<sup>110)</sup> o aspōtəmō.

<sup>111)</sup> aēibyascit.

<sup>112)</sup> bāmīm.

<sup>112)</sup> gātu-

<sup>114)</sup> xvaēvi º.

<sup>115)</sup> gesondert.

|     | vaphu(vī)ā 116) dāitiayā                 |         |
|-----|------------------------------------------|---------|
|     | haomayu 117) gava barsmana               | (st)    |
|     | usw. wie 9 bis vāγžibyō.                 |         |
|     |                                          |         |
| 105 | āaţ hīm jaidyaţ:                         |         |
|     | avat āyaptəm dazdi-me,                   |         |
|     | yava azəm hācayene                       |         |
|     | puθrəm yat aurvat-aspahe                 |         |
|     | taxməm kava-ēm vīštāspəm                 |         |
|     | anumatže daēnayāi                        |         |
|     | anu-uxtēe 118) daēnayāi                  |         |
|     | anu-varštēe daēnayāi.                    |         |
|     | 되었는 동면 그리는 얼마, 이번에는 점점 느낌을 이렇지까요? 그렇게    |         |
| 106 | daθat ahmāi usw. wie 19."                |         |
|     | ahe raya yazamaide.                      |         |
|     |                                          |         |
| 107 | "yazaēšaašaonīm.                         |         |
| 108 | tam yazata                               | (st)    |
|     | brzaiðiš kava vīštāspō                   |         |
|     | pašne 119) āpəm frazdāna-om              | (st)    |
|     | satəm aspa-anam aršnam usw. wie 21.      | · · · / |
|     |                                          |         |
| 109 | āat hīm jaidyat:                         |         |
|     | avat āyaptəm dazdi-mē,                   |         |
|     | yat bavāni aiwi-vanyā                    |         |
|     | tądriavantem duždaēnem                   |         |
|     | pəšanəmca daēvayasnəm                    |         |
|     | dr(u)vantəmca arjat=aspəm                |         |
|     | ahmi gaēve pəšanāhu.                     |         |
| 110 | 불발하면 그 그렇게 하는 요요한 거에 되면 가능하는 것이다. 아니다 아이 |         |
| 110 | daθat ahmāi usw. wie 19."                |         |
|     | ahe raya yazamaide.                      |         |
| 111 | "yazaēša ašaonīm.                        |         |
| 112 | tąm yazata                               | (st)    |
|     | aspāyaōδō zairi=vairiš                   | (51)    |
|     | 뭐느님들이 나가 되었다. 왕생이라고 그리다 하고 있어요 말았다       |         |

<sup>116)</sup> vanhuyā.
117) haomayō.
118) anuxife.
119) pasne.

pašne 120) āpō dāitiayā satəm aspa-anam aršnam . . . . usw. wie 21.

- 113 āat hīm jaiðyat:

  avat āyaptəm dazdi-mē.....,
  yat bavāni aiwi-vanyå
  pəšō-cinghəm 121) aštō-kānəm
  humayakəm daēvayasnəm
  dr(u)vantəmca arjat-aspəm
  ahmi gaēðe pəšanāhu.
  - 114 daθat ahmāi .... usw. wie 19."
  - 115 "yazaēša..... ašaonīm.
  - 116 tam yazata (st)
    vandarmainiš arjat-aspō
    upa zrayō vouru-kašəm
    satəm aspa-anam aršnam . . . . . usw. wie 21.
  - at hīm jaiðyat:
    avat āyaptəm dazdi-mē.....,
    yat bavāni aiwi-vanyå
    taxməm kava-ēm vīštāspəm
    [aspāyaoδō zairi-vairiš],
    yaθa azəm nijanāni
    airiana-am 122) dahyunam
    pancasaynāi.... usw. wie 54.
  - 118 nō-it ahmāi
    daðat tat avat āyaptəm
    ardvī sūra anāhita."
    ahe raya....yazamaide.
  - 119 "yazaēša . . . . . ašaonīm,
  - 120 yezhe caθwārō aršāna ham-tāšat ahurō mazdā vātəm[ca] yārəm[ca]maēγəm[ca] fyazhum[ca]. mīšti zī mē 128) [hīm],

<sup>120)</sup> pasne.

<sup>121)</sup> pəšōcinghəm.

<sup>122)</sup> airyanam.

<sup>123)</sup> zī·mē.

(i)spitama zaraduštra, vārəntaēca snaēžintaēca, srascintaēca fyanhuntaēca, yenhe abavat <sup>124</sup>) haēnanam nava satəm <sup>125</sup>) hazanrəmca."

121 = 96.

- 122 "yazaēša . . . . . ašaonīm.
- 123 zaranaēnəm paiti-dānəm vawhvi <sup>126</sup>) hištaite dražimna <sup>127</sup>) ardvī sura anāhita [zaoθre] vācim paiti-(i)šmarəmna <sup>128</sup>) avat manawha mainimna:
- 124 kō mam stavāt kō yazāite

ahe raya . . . . . yazamaide.

125 "yazaēša . . . . ašaonīm,

- 126 yā hištaite fravaēδəmna ardvī sūra anāhita kaininō kəhrpa srīrayā aš-amayā <sup>129</sup>) huraoδayā uskāṭ yāstayā rzvaiθyō raēvaṭ ciθrəm āzātayā frazušəm aδkəm yaæhāna <sup>130</sup>) pouru-paxštəm zaranaēnəm
- 127 bāδa yaða-mam barsmō-zasta frā <sup>181</sup>) gaošāvara <sup>181</sup>) sīspəmna caðru-karana zaranaēni, minum barat huāzāta

<sup>124)</sup> avavat.

<sup>125)</sup> nava satāiš.

<sup>126)</sup> vazuhi.

<sup>127)</sup> dražimnō.

<sup>128)</sup> paitišmarəmna.

<sup>129)</sup> ašamayā.

<sup>130)</sup> vanhānəm.

<sup>131)</sup> frā-gaoš 0-

ardvī sūra anāhita
upa tam srīram manaodrim.
hā-he maidim niāzata,
yadaca hukrpta fštāna
yadaca azhən nivāzāna.

- (st)
- 128 upairi pusam band[a]yata ardvī sūra anāhita satō-strapham zaranaēnīm ašta-kaoždam raθa-kairyam drafšakavaitīm s(ə)rīram. anu-pōiθvaitīm hukṛṭam
- (st)

129 bawraini vastrā vanhata ardvī sūra anāhita θrisatanam baw(ə)ranam caturə 132) zīzanata-am 132) [yat asti bawriš srayišta 133) yaθa yat asti gaonō-təma 134). bawriš bavaiti upāpō]. yaθa-kṛtəm θwarštāi zrūne carmā vaēnantō brāzənta frēna rzatəm zaranim."

(st)

(st)

130 āat vaphvi 185) ida səvište
ardvī sūre anāhite
avat āyaptəm yāsāmi
yada azəm huāfrito
masa xšadra nivānāni
aš-pacina stū-i-bax[ə]dra
fraodat-aspa canat-caxra
xšvaēwayat-aštra aš-baourva
nidātō-pitu hubaoidi;
upa stṛmaēšu vār[ə]ma daide

<sup>132)</sup> cāturə zīzanatąm.

<sup>133)</sup> sraēšta.

<sup>134)</sup> gaonōtəma.

<sup>135)</sup> vazahi.

parnanhvat 136) vīspam hujyāitīm, [u]rudyəntəm 137) xšadrəm zazāite 138).

131 "āat vazhvi 139) iδa (səvište)
ardvī sūre anāhite
d(u)va aurvanta yāsāmi
yimca bi-paitištānəm [aurvantəm]
yimca caθwar-paitištānəm:
a-om bi-paitištānəm
aurvantəm, yō azhat āsuš
uzgastō hufrao-urvaēsō
vaša pəšanaēšuca,
a-om caθwar-paitištānəm,
yō haēnaya prθvainik[a]yā 140)
(u)va urvaēsayat karana
haviamca 141) dašinəmca
dašinəmca haviamca 141)."

132 "aēta yasna aēta vahma
aēta paiti ava-jasa,
ardvī sūre anāhite,
haca avatbiō stərəbyō
aoi zam ahuraðātam
aoi zaotārəm yazəmnəm
aoi pṛnam vīγžār[a] yeintīm
ahe 142) zaoθrō-barāi ardrāi
(i) yazəmnāi
jaiðyantāi dāθriš āyaptəm,
yaθa tē vīspe aurvanta
zazuåøha paiti-jasan
yaθa kavōiš vīštāspahe."

ahe raya . . . . . yazamaide.

<sup>136)</sup> parənavhuntəm.

<sup>137)</sup> iri<del>0</del>əntəm.

<sup>138)</sup> zazāiti.

<sup>139)</sup> vazuhi.

<sup>140)</sup> pərədu-ainikava.

<sup>141)</sup> hōyūmca.

<sup>142)</sup> avanhe.

## Anmerkungen.

1

m-ra-ot: mraot fasse ich als dreisilbig auf und betrachte m als eine Silbe bildend; es wäre auch möglich, an ursprüngliches a-mraot zu denken. Daß der Diphthong ao hier als zweimorig betrachtet werden kann, wird durch Y. 20, 1 bewiesen, wo framra-ot ahurō mazdå einen Vierheber bildet.

 $ahur\bar{o}$ , ahura usw. werden am Schluß der Gatha-Verse regelmäßig auf der zweiten Silbe betont.

(-i-)spitamāi: Vokalvorschlag wie im Spätlateinischen und in romanischen Sprachen; vgl. z. B. espiritu im Spanischen. Hier möchte ich nicht den Konsonanten-Trenner ə einsetzen, obwohl Hertel, Metrik S. 42, wohl recht hat, wenn er im Hinblick auf das np. sitāra in Yt. 12, 26 upa vanantəm sətārəm schreibt; das griechische ἀ-στήρ hat freilich auch hier einen Vokalvorschlag. Anquetils Schreibung Sapetman kann nicht für səpitama angeführt werden, weil sie sich durch das Fehlen des langen ā als verdächtig erweist. Ich erkläre den Namen als zusammengesetzt aus spitaund ama- = Besitzer weißer Zeugungsglut (vgl. ai. am-īva-Krankheit).

yazaēša-hīm: hīm ist enklitisch, deshalb mag wohl der Ton auf -a liegen und der Vers fallend sein. Der wichtige Begriff "Opfere ihr" wird durch diesen Zweiheber isoliert und energisch hervorgehoben. Der Vokativ trennt ihn von dem Namen der Göttin mit ihren Beiwörtern. Das metrumstörende mē kann entbehrt werden, wie auch in § 5.

[yam]: yam ist oft ohne Rücksicht auf das Metrum eingefügt: J. 9,5 nõit araskõ daēvo-dātō (so auch Yt. 19, 33) lautet in Yt. 15, 16: nõit araskõ y õ daēvō-dātō.

fråkam: ā ist hier zweimorig; vgl. ai. prāñc-: prāc- aus pra+a(ñ)c-.

ahuve: Diese Form scheint mir hinter dem überlieferten avhe verborgen zu sein; vgl. das gathische ahuyē = ahuvē. Das jungawestische avuhe = ahve (aus \* asv-ē), das an anderen Stellen metrisch paßt, möchte ich hier nicht annehmen, da ahuve dem Rhythmus besser zu entsprechen scheint.

2

yaoždaδāiti (2. Zeile): Zweiheber am Schluß des Nebensatzes; vgl. Yt. 8, 56: aiwi-sacyārəš.

 $[y_{\tilde{a}} \ v\bar{s}p_{\tilde{a}} \ usw.]$ : dieser dreizehnsilbige Satz ist nicht metrisch, also eine Glosse zur Erklärung des Vorhergehenden.

[dāitīm]: wörtlich: "dem Gesetz, Brauch, Recht entsprechend." Das Wort hat in diesem Zusammenhang keinen Sinn und ist lediglich deshalb in den Text hereingekommen, weil sich dāitya- und rāðwya-öfters zusammengestellt vorfinden.

3

aoi: sprich avi.
 vouru-kašəm: der Ton liegt auf dem a des Wortes kašəm, da dieses
 kartəm ist.

4

karanō: in Yt. 5, 38 lautet die Form richtig karana.

zrayahi:man erwartet diesen Lokativ.  $^{0}$  kašaya ist = kašaē-a, vgl. nmānaya ,in dem Hause'.

[yəihe usw.: von hier bis zayanəmca Einschub, durch den Wunsch veranlaßt, den See Vourukaša noch näher zu beschreiben. Vgl. Yt. 8, 31.

apaγžāranam: apa hier einmorig; vgl. karapanō in den Gatha.

catmarsat: catwarssatəm in falscher Anlehnung an satəm = 100 entstanden; es stört das Metrum. Auch Vend. 17, 4 verlangt das Metrum statt ° sata stets sat:

āat tūm pascaēta upa-barōiš dasa-gā-im haca nṛbyō ašavabyō vīsat[a]-gā-im haca āðrat ðrisat[a]-gā-im haca apat pancasat[a]-gā-im haca barsmən 1) frastairiāt.

(st)

5

[mē]: überflüssig für Sinn und Metrum.

vīspāiš: ist vīspa zu lesen? Zu [yāiš] s. § 1: [yam].

 $h\bar{a}$ : = sie, die Anāhita; schließt sich gut an den Schluß des § 3 an.  $m\bar{e}$ : ist hier metrisch notwendig und gibt einen guten Sinn: Ahura

Masda spricht als Oberherr seiner Schöpfung.

hā xšaθrinam: die Brechung xšaθrinam | garwan ist nicht allzu hart, weil auch das letzte hā in die Iktusstelle rückt. Lommel (Die Yäšts des Awesta) ergänzt vor aršnam "zur Herstellung des Verses" vīspanam: wie will er aber dann das Folgende abteilen?

<sup>1)</sup> Ein hypersyllabischer Vers, durch den Parallelismus mit den anderen Zahlenangaben veranlaßt.

[yō] ahurō: streiche entweder yō oder sprich aurō, was häufig notwendig ist.

hizoā-arəna: diese Auseinanderlegung ist durch das Metrum gegeben und damit kommen wir auf die Bedeutung des bis jetzt noch nicht erklärten hizvārəna der Überlieferung: es ist der Instrumentalis eines Kompositums und bedeutet "durch eine Bewegung meiner Zunge". Zu dem sonst wohl nicht belegten arəna- vgl. ai. árṇa- m. (zu r gehörig) "Buchstabe". Apte (The Practical Sanskrit-English Dictionary) gibt u. a. folgende Bedeutungen an: "Being in motion. A flood. arṇam Tumult or din of battle; confused noise."

uzbaire: ist ein perfektisches Präsens: in einem einzigen permanenten Schöpfungsakt schuf und schafft Ahura Masda die Anahita.

f(a)ra-davāi: die einer Reihe von gleichgeordneten Bezugswörtern vorangestellten Zweiheber sind sehr häufig. fra ist oft fora zu lesen.

nmānaheca usw.: beachte die Enklise!

pādrāica: vgl. ai. häufig pa-anti statt pānti.

aimyāxštrāica: hervorhebender Zweiheber: während alle anderen Infinitive dieser synonymen Verben so gut wie dasselbe bedeuten (behüten, beschützen, bewachen), hat dieses Wort eine etwas andere, intensivere Färbung: "beaufsichtigen".

nipāt[a]yaēca usw.: ein kurzes a zählt vor y in der Metrik häufig nicht mit; vgl. auch Geldner, Über die Metrik des jüngeren Awesta, S. 39. — aw in nišawharətayaēca gehört nicht zur Wurzel; es dient offenbar dazu, die Aussprache des Hauchlautes zu erleichtern.

7

 $mazd\bar{a}$ - $\bar{o}$ : = \*mazd $\bar{a}$ (h)-as; die Richtigkeit dieser Lesung wird durch das Metrum bewiesen.

āpō staoyehīš: neben bāzava fällt dieser Nom. Plur. Fem. auf. Aber der Fehler der Überlieferung liegt hier, wie im Yt. 8,5, darin, daß der ursprüngliche Text āpō staoyehīš nicht verstanden wurde. Die Arme sind die "überaus starken Wasser". (bāzava braucht übrigens nicht notwendig als Dual betrachtet zu werden, vgl. Jackson, Avesta Gramm. § 267.) Aus IDNN konnte von den Schreibern leicht IDNN oder IDDN herausgelesen werden. Der Vergleich der Arme mit einem Pferdeleib kommt mir selbst im Munde eines Awesta-Dichters reichlich geschmacklos vor.

frā srīra-juš usw.: "am Schönen Gefallen findend prunkte sie"; vgl. ai. -juš-. Beachte die vier aufeinanderfolgenden steigenden Verse: sie entsprechen der lebhaften Schilderung.

R

haomavat-gaomavaitibyō: man erwartet hier eigentlich den Instrumentalis. Wenn wir das neutrale zaodra- zugrunde legen und statt der

Ablative die entsprechenden Instrumentale einsetzen, ergibt sich ein richtiges Metrum:

haomavatbīš gaomavatbīš za-oθraēibiš (Jackson Av. Gr. § 241) ya-oždātāiš pairi-harštāiš.

Der Instrumentalis auf -aēibiš und das Neutrum zaodra- waren später nicht mehr beliebt. — Geldner klammert in seiner Übersetzung (KZ. 25, S. 382) die Stelle ein. — Der Zweiheber za-odraēibiš ist als der Hauptbegriff aus seinen vier Attributen herausgehoben.

9

ahe: denke: aiihå = ai. asyās.

aša-onīm. = ašavanīm. Im Altindischen würde der Vers lauten: rtāvarīm hotrābhiaḥ, wäre also ebenfalls steigend.

haomayu: statt des sinnlosen Lokativs <sup>0</sup>yō ist der Instrumentalis zu setzen.

pacaca usw.: da in den beiden vorhergehenden Versen auch erst das letzte Glied, maθra-, mit ca angefügt ist, so könnten statt vacaca bis vāγžibyō zwei ursprüngliche Vierheber folgender Art angenommen werden:

> vaca šyaoθna zaoθraēibišca aršuxθaēibišca vaγžibīš (oder vācibīš?).

yeiche hätam usw.: dieses Gebet besteht aus drei katalektischen Sechshebern.

11

yā paourva usw.: mit dem Maskulinum yō und dem in der besseren Überlieferung sich daran anschließenden paourvō weiß ich schlechterdings nichts anzufangen. Die Übersetzung Bartholomaes gibt keinen guten Sinn und widerspricht der Satzkonstruktion. Man erwartet eine weitere Aussage über die Göttin. Auch yezhe in § 15 muß sich, ebenso wie in § 15 und 120, auf sie beziehen. Es ist deshalb geraten yā paourva....vazaite zu lesen. Ein an ašaonīm sich anschließendes yā haben wir auch § 126. Die Göttin selbst fährt auf dem Wagen, ein Zug, der in etwa an die Große Mutter Kybele erinnert, aber auch wieder den Gegensatz im Wesen der beiden Göttinnen ahnen läßt: Kybele rast auf einem von Löwen gezogenen Wagen durch die Berge!

vahmia vāša: BL: ahmya vāšaya. Zu dem überlieferten ahmya erwartet man einen Lokativ und vāše ist auch wirklich bezeugt, außerdem hat Yt. 10, 125 ahmya vāše. Da aber die bessere Überlieferung vāša bietet, so ist zu erwägen, ob nicht in ahmya ein Attribut zu vāša enthalten ist, etwa vahmya- in seiner Urbedeutung ,leuchtend, strahlend; denn ahmya

vāšaya vazəmna "auf diesem Wagen fahrend", sagt gar nichts Neues. vāša ist dann Instrumentalis.

paiti-(i) šmarəmna: der Vokalvorschlag (i) wird durch das Metrum gefordert.

13

vastāra: man erwartet eigentlich vastārō, aber der an den Dual anklingende Plural auf a ist hier wohl echt; vielleicht ist -ārō wegen des Gleichklangs mit caðw-ārō vermieden. Dagegen sind die Duale ¹nāfaēni, bərəzanta, taurvayanta wohl falsch. hamagaonåzhō mit der längeren Pluralendung ist von Yt. 10, 125 beeinflußt, wo diese metrisch richtig ist. An unserer Stelle ist die Form mit kurzer Pluralendung einzusetzen. So wird auch hama=nāfaēni aus irgendeinem Text stammen, wo der Dual des Femininums stimmt.

taurvayanto: vgl. f(ə)ra-davāi \$ 6: ein Binarius praevius.

15

amavaitīm: dieser Zweiheber leitet einen neuen, dem Dichter hochwichtig erscheinenden Gedanken ein; das zeigt die Wiederholung am Schluß des Paragraphen: yā amavaiti fratacaiti. Das Wort ama-m., das den Grundbegriff des Namens Spitāma- (vgl. § 1) darstellt, bedeutet die aus dem Urlichtstrom stammende, in Göttern und hervorragenden Menschen besonders stark wirkende Energie, die sich als Kraftentfaltung, vor allem in der Zeugung und im Kampfe, äußert.

yeihe: es ist wohl yeihå (Abl.) gemeint, doch lautet auch der Lokat. des Femininums von ya-, yeihe, und es ist wohl möglich, daß dieses yeihe an manchen Stellen, vielleicht auch hier, beabsichtigt ist.

(u)xšafnāatca: x vertritt schon in dem Gatha zuweilen eine More. Ich nehme an, daß es in der Anfangsgruppe xš mit u-Vorschlag gesprochen wurde. — Der Zweiheber ist ein B. emphaticus. (Oder lautete die Stelle ursprünglich: yeźhå avat asni xšafni?).

17

tam yazata: dieser steigende Zweiheber ist ein praevius repetitus. airiene usw. bis dāityayå: hier muß es sich um einen altüberlieferten Ausdruck handeln, der aus dem Rhythmus des Stückes herauszufallen scheint. Man könnte hier einen katalektischen Sechsheber nach Art der Gatha sehen, aber dann vermißt man die dort gewöhnliche Cäsur nach der vierten oder fünften Silbe. Zieht man die Worte in den Vierheberrhythmus hinein, so ist nach vaējahi entweder eine Pause anzunehmen oder die Postposition ä anzufügen: statt vaējahi findet sich nämlich auch die Lesart vaējahe, die auf vaējahya = vaējahi-a zurückgeht. — vanhuyå = ai. vasvyās = vasu(v)ī-ās. — Daityā — ein noch nicht identifizierter Fluß im Stammland der Iranier; am wahrscheinlichsten scheint mir die Vermutung, es handle sich um den Oxus

und Chorasmien, das Land südlich vom Aralsee (Oxianus lacus). Ist vielleicht "Οξος, das auch "Ωξος geschrieben wird, sogar dasselbe Wort wie vaējah-? Zu x = aw. j vgl. Hesych. ἄρξιφος = ἄρζιφος = ərəzifya-.

18

āat hīm jaiðyat: Lommel, Unters., S. 231 f., möchte nachweisen, daß die Worte āat bis mē, nach Ausscheidung von varuhi səvište, einen zwölfsilbigen Vers darstellen: das Verb gad 'bitten' habe immer einen Objektsakkusativ bei sich, und Caland, Syntax der Pronomina im Awesta (Amsterdam 1891), habe festgestellt, daß die Nachstellung des enklitischen Pronomens in dem Satz avat āyaptəm dazdi-mē singulär sei, daß also āat hīm jaiðyat avat āyaptəm zusammengehöre. Aber gad-wird auch ohne Objekt gebraucht, was schon 5, 19 durch jaiðyantāi bewiesen wird. Gegen Caland läßt sich geltend machen, daß dazdi-mē auch in Yt. 9, 4, wenn auch nicht in derselben Stellung wie hier, mit avat āyaptəm verbunden ist:

dazdi-mē, vazhvi 2) səvište dr(u)va-aspe 3) tat āyaptəm.

Enklitisches Pronomen am Reihenschluß kommt auch in den Gatha vor, z. B. Y. 33, 11 mərəždātā-mōi. Ich stimme also Geldner bei, wenn er z. B. auch Yt. 15, 20 so abteilt:

a-om jaiðyat: avat āyaptəm dazdi-mē vayuš yō uparō-kairyō yaða azəm usw.

Der Zweiheber ist übrigens hier deutlich erkennbar, es ist ein praevius repetitus 4).

[vawuhi səvište]: stört das Metrum: diese Worte müssen aus irgendeinem anderen Gebet eingeschleppt sein. Vgl. § 130 āat vawhvi iða səvište 5) und die oben aus Yt. 9, 4 angeführte Stelle. Auch Lommel scheidet, wie schon erwähnt, diese Worte aus.

anumatse usw.: die letzten drei Zeilen des § 18 zeigen in schöner Weise, wie hier der ethische Akzent mit dem Iktus übereinstimmt. Die Silben ma, ux und varš sind sehr stark betont, weil die Begriffe Denken, Reden, Tun sich gegenübergestellt werden sollen. Auch wir benützen diese Art der Betonung; so sagen wir z. B. "Natur und Kultur", weil wir hier den Begriff der Natur dem der Kultur gegenüberstellen wollen; wir unterscheiden das Nachfühlen von dem Nachsprechen und

va\*uhi.
 drvāspe.

<sup>4)</sup> Geldner, Übers., S. 383, Anm. 3 will him streichen! 5) So ist auch § 131 zu lesen!

Nachmachen usw. — Auch diese Stelle spricht für meine Vermutung, daß sich der Vortrag der Yašt sehr dem Sprechmäßigen näherte, was ja schon durch die auffallend hervortretende rhetorische Bewegung dieser Dichtungen höchst wahrscheinlich gemacht wird.

19

[avat]: entweder aus § 31 oder aus Yt. 15, 21 hier hereingekommen; an beiden genannten Stellen ist avat metrisch berechtigt. Yt. 15, 21:

...... nōit zaoθrō-barāi nōit ahmāi daθat tat avat āyaptəm vayuš yō uparō-kairyō.

(i)yazəmnāi: dieser Zweiheber stellt den Hauptbegriff deutlich heraus, so daß die anderen Dative als Attribute erkannt werden. Der Vorschlag i ist hier betont. Andere Beispiele für anlautendes iy aus y- siehe Hertel, Beitr. S. XXIX. Die Versmelodie dieses (rhythmisch fallenden) Zweihebers ist steigend.

jaiòyantāi: statt ote: Einfluß der vorausgehenden Dative auf -āi.

21

haošiavhō: der Name des Urvaters und ersten Monarchen der Iranier gehört zu den Namen, die sich besonders gut in den Rhythmus der Pp. einfügten. Wir haben auch indische Beispiele: Viśvāmitra Jamadagni, Sunaḥśepa Ājīgartī, Trasadasyu Paurukutsa; diese haben fallenden Rhythmus, steigenden zeigt z. B. Samkusuka Yāmāyana.

harayå: ist unter harā ein mythisches Gebirge zu verstehen, so hat Hertel wohl recht, wenn er in diesem Namen eine Bezeichnung des aus festem Metall bestehenden Himmelsgebirges sieht; er vergleicht dazu die Stellen bei Homer, in denen der Himmel aus Erz oder Eisen bestehend genannt wird. Die Metalle wurden als Gestein betrachtet, der Gipfel des Himmelsgebirges war aus Gold<sup>6</sup>). Trotz alledem ist aber die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, daß an Stellen wie der unsrigen der Gedanke an ein wirkliches Gebirge, etwa den Elborus<sup>7</sup>), mitschwingt. Anahita selbst ist ja Himmelsstrom und irdischer Fluß zugleich.

(daēnunam): der rhetorische Akzent verlangt, daß wir die Zahlwörter an die Spitzen ihrer Reihen stellen. Dann aber ist die Reihe hazavrəm gavam um drei Silben zu kurz. Setzen wir nach Afringān 3,8 daēnunam als Parallele zu aršnam ein, so ist der Vers in Ordnung. Vgl. außerdem ai. gāvo dhenavah.

<sup>6)</sup> Hertel, Beitr., S. 253, Anm. 1.
7) Christensen, Die Iranier, S. 216, sagt, in Yt. 5 sei Harā der Alburz, sonst der Paropamisos.

yada azəm: ist hier ein den Nebensatz einleitender Zweiheber, zugleich eine Abart des praevius repetitus. In § 18 dagegen bildet dasselbe yada azəm nur den Teil einer Reihe, ein ligamentum mit leichter iunctura. Die Ursache dieser verschiedenen metrischen Behandlung ist folgende: wenn nach yada azəm sofort das Verbum kommt, so bilden alle drei Worte zusammen einen sog. Sprechtakt; folgt aber auf yada azəm zuerst ein Objekt oder Prädikatsnomen <sup>8</sup>), so trennen sich die beiden Worte von dem Folgenden, es entstehen zwei Sprechtakte, yada azəm wird zur Reihe mit wesentlich anderer Versmelodie und Versgrenze als im ersten Fall; die Grenze ist viel stärker, sie ist nicht mehr nur iunctura, sondern versura.

Die verschiedene metrische Behandlung der beiden Fälle in unserem Gericht beweist erstens, daß dieses sich stark dem sprechmäßigen Vortrag näherte, zweitens, daß der Verfasser nach einem anerkannten, überlieferten Schema dichtete. Sobald wir übrigens diese eigenartige Stellung des yaθa azəm übersehen, kommen wir in Verlegenheit, wissen nicht, wie wir im Folgenden abzugrenzen haben. Lommel, Unters. S. 241 muß für yaθa "yot" und für bavāni "βovo" vorschlagen, "wenn nicht etwa mit Zerdehnung der Gen. plur.-Endung am Zeilenschluß

βονδηί vispōnōm dohyūnōm (10) 9) zu lesen ist".

d(u)va: zu meiner Lesung vgl. besonders die von BL. angeführte Stelle nõit dva nõit  $\vartheta$ rāyō (Pursišnīhā 44). Der Zweiheber ist ein

emphaticus.

māzainyanam: aus \*Māzana- stammend: Name eines Landes, heute Masenderan, persische Provinz an der Südküste des Kaspischen Meeres; Küstenebene mit dem Elborus-Gebirge. Vgl. Anm. zu harā § 21! — Unklar ist die Lage des Landes Varəna-, von dem varənya-, "warnisch" abgeleitet ist. Gegen die alte Vermutung, daß hinter diesem Namen der altindische Gott Varuṇa verborgen sei, spricht, daß es caðrugaošagenannt und mit einem anderen Land in Parallele gestellt ist (man müßte nur in māzana- das ai. māhana-, "Brahmane" sehen!).

dr(u)vatəm: der Iktus entspricht der Wortbetonung; diese ist auffallend, vgl. aber das über die Gatha S. 47 Gesagte.

26

[haca] daēvaēibiō: emphatischer Zweiheber steigender Art. Vgl. Yt. 19, 52: yō uzbarat haca daēvaēibyō uye usw.: hier fehlt haca in zwei Handschriften. daēvaēibyō ist ablativus separationis. uyē = uwe, gathisch = ubē.

<sup>8)</sup> In § 150 gehört hu-āfritō sprechtaktmäßig noch zu yata azəm, bildet also mit diesem einen Vierheber. azəm und hu-āfritō schließen sich eng zusammen.

Ein Zehnsilber, also wohl dahyūno-om gemeint: βovoni visponom dahyūno-om. Über die Zehnsilber habe ich mich S. 36 geäußert.

daishāu-a: daishaove scheint eine Unform zu sein; ich nehme einen Lokativ mit nachgesetztem ä an und verweise auf ap. dahyauvā, ai. dasyāu, ferner auf daishava Y. 9, 24, für die Syntax auf § 41: hankaine paiti.

30

amašia usw.: die Stelle ist grammatisch falsch überliefert. Der Sinn ist klar. Da karšvan- Neutrum ist, so müssen sowohl amašya-, als auch vīspa- und ya- neutrale Endungen bekommen. Ich bin mit Hertel der Ansicht, daß es sich bei solchen Instrumentalen einfach um Fehler handelt (Beitr., S. 70). Zur Rechtfertigung meiner Korrektur verweise ich auf Y. 57, 2: yā vīspa dwərəsatō dāman. Mit Lommel und Hertel eine Urform karšīv-ar usw. anzunehmen, liegt meines Erachtens kein Grund vor. — aoi hat schon Bartholomä eingeklammert.

31

nō-it ahmāi: kräftiger, emphatischer Zweiheber, in dem sowohl nō-it als auch ahmāi unter starkem ethischen Akzent liegt. nō-it ist zweimorig. Die Lehre Geldners und Lommels, nōit sei stets einsilbig, läßt sich nicht aufrechterhalten.

avat: hat hier seinen guten Sinn: tantus: diesen, d. h. einen solch schwerwiegenden, verhängnisvollen Erfolg. Aus dieser Stelle drang wohl avat in die mit davat ahmai eingeleiteten Sätze. Vgl. auch Anm. zu 19.

34

ažīm dahākəm: dies und das Folgende bis ašahe gaēðanam sind Y. 9,8 entnommen: ažīm dahākəm, das einen Zweiheber vertritt, konnte also nicht entsprechend umgeformt werden. Man spreche dah wie d'h, dann ist der Rhythmus hergestellt. Ein praevius, der seinen zahlreichen Attributen vorausgeht.

37

kṛsa-aspō: so ist oft auch vīštāspō in vīšta-aspō aufzulösen, z. B. Y. 53, 2.

zraya(hi): vgl. Anm. zu 4.

(aš-aojištahe usw.): vor yat ist, wie man aus Yt. 10,95 sieht, ai hå zəmō ausgelassen; vgl. BL. Dieser Genitiv muß aber ein Beziehungswort haben. Das Metrum erweist, daß dies fünf Moren ausfüllte. Ein Superlativ schien mir das Wahrscheinlichste.

hankaine: ich betrachte diesen Vers als steigend und vergleiche Yt. 10, 104: yatcit vīmaiðīm aizhå z[ə]mō.

42

(uyrəm): vor yim ist ein zweimoriges Wort zu ergänzen, vgl. die Parallelstelle Yt. 8,32: garōit yō hištaite maiδim zrayanhō vouru-kašahe.

yat ca: ein wirkungsvoller Einheber, der den hochwichtigen Gedanken, daß jenes xvarnah vor allem Zarathuschtra gehöre, vorbereitet und isoliert.

45

aurvo aš varco: das a in aš ist kaum hörbar.

48

haosrava: ich nehme an, daß hao-srava betont wurde: vgl. Yt. 19,56 vairiš yō haosrava nāma. ai. su-śrávas 1. berühmt, 2. Name eines Mannes. In den Stellen RV. 1, 49, 2 und 1, 53, 9 liegt der Iktus auf śrav-; die AV-stelle 11, 4, 19 bietet suśravah, aber hier ist das Wort vokativisch gebraucht.

50

frādvorsəm: frādwərəsāma, was gute Handschriften aufweisen, wird durch das Metrum verboten. In Yt. 19,77 paßt die 1. Person überhaupt nicht, aber das dort von Geldner in den Text aufgenommene frā = dwərəsam zweier Handschriften führt auf die 1. Person Sg. des Injunktivs: frādwərəsəm.

razurəm: Iktus auf u; vgl. arəzūra- (Name eines Daēva usw.) und ərəzura- (Name eines Berges), vgl. ai. amhura- und amhūrana-. Die Handschrift P 13 hat razūrəm.

53

rabaēštāta: die überlieferten Plurale rabaēštāro und jaiðyantō stehen unter dem Einfluß von Yt. 10, 11. Zu dem von mir vorgeschlagenen ° štāta vgl. ai. sthātr "Wagenlenker".

pouroō-spax[ə]štīm: zwischen x und š schleicht sich ein neutraler Laut ein.

haðrā-[ni]vāitīm: nivāitīm geht nicht in das Metrum; man könnte an haðra-vata-n. 'Sieg auf einen Schlag' denken; da aber offenbar ein Reim auf <sup>0</sup> jaitīm beabsichtigt ist, ziehe ich die Anderung in haðrā-vāitīm vor: vātay- f. 'Verfolgung, Bezeichnung eines strafbaren Delikts' (BL.). Dieses Wort wird allerdings von vā(y) abgeleitet, während nivātay- f. 'entscheidender Sieg' zu ¹ van gestellt wird, dessen Part. Perf. Pass. vanta lautet; aber es wäre möglich, ein vātay- auch von

<sup>1</sup> van, ,superare' abzuleiten: vgl. ai. jantu- und jäta-. vätay- würde hier dann die Bedeutung ,Sieg' haben.

a[u]roaθana-am: = a (α privativum)-uıvaθana-a-m: in-imicorum.

54

auroą hunūš usw.: die Stelle ist grammatisch und metrisch schlecht überliefert. Stellen wir den erwarteten Akkusativ und den von ihm abhängigen Genitiv wieder her, so stimmt auch das Metrum. Ich schreibe diesen Genitiv hier ° ahya, nicht wie sonst ahe, um zugleich die Entstehung des Fehlers zu zeigen. Auch Lommel, Unt. ZII. 1, S. 242 f., behandelt diesen und die folgenden vier Verse metrisch vollkommen richtig: orvön hunūš voisokohyo usw., wobei er allerdings voisokohyo mit einem Fragezeichen versieht.

kanhaē-a: kanhaya und die folgenden beiden Formen sind Lokative mit der Partikel ä, die als Enklitikum wirkt. Das Metrum verlangt ašavni-a statt ašavaini-a; vgl. aber ai. ahni (Brāhmaṇa-Texte) und Skt. rāj-ñi neben rājani. So auch j. aw. asni ,bei Tage'.

pañcasaynāi usw.: nach meiner Auffassung lassen die Formen mit -ca erkennen, daß auch der angebliche Infinitiv -ynāi nichts anderes ist als der Rest eines Instrum. Plur. Das š ist abgefallen, und dies konnte um so leichter geschehen, als Doppelformen wie daenå-daenås-ca u. a. sehr häufig sind. Der Sinn ist also folgender: "Gib mir, daß ich sie niederschlage mit fünfzig Schlägen, und wenn das nicht genügt, mit hundert Schlägen: wenn sie nach hundert Schlägen nicht nachgeben, dann mit tausend usw." Lommel. Die Jästs des Aw., S. 36 f. übersetzt: "daß ich von den turanischen Leuten hundert erschlage mit fünfzig Schlägen und tausend mit hundert Schlägen und zehntausend mit tausend Schlägen und hunderttausend mit zehntausend Schlägen". Lommel sucht damit, wie er Anm. 1, S. 37 sagt, "eine climax ascendens zu gewinnen, so daß erst ein Schlag 2 Gegner, dann ein Schlag je 10 Gegner besiegt". Wolffs Übersetzung "um 50 zu schlagen mit 100 Schlägen" ergebe eine climax descendens. Aber beide Übersetzer wissen mit -ca nichts Rechtes anzufangen. Wörtlich ist einfach so zu übersetzen: "mit 50 Schlägen und 100 Schlägen, mit 100 Schlägen und 1000 Schlägen usw.". Das ist entweder so gemeint, wie ich oben angedeutet habe, oder beziehen sich die Zahlen auf die größere oder geringere Zahl der verschiedenen feindlichen Heeresmassen. Die erstere Auffassung ist wahrscheinlicher.

hun[a-]vō: zu dem Nom. Pl. hunvō vgl. pasvō Jackson, Av. Gr. § 267.

58

aimi-vanyā: man erwartet <sup>0</sup>vany-a#hō (Stamm vany-ah-) und diese Form ist bei Zusammenziehung von -a+ai-, bavāma aiwi, möglich. Trotzdem kann vanyā gehalten werden, da es ein Plural sein kann nach Art des ai. anāgās und anderer solcher Wörter (vgl. Macdonell, Ved. Gr. § 344).

61

kahrkāsō: kahrkāsahe enthält eine Silbe zu viel. Das Wort ist abzuleiten von kahrka+āsa- "Hähnefresser". Um die einsilbige Genitiv-Endung -ō zu erreichen, nehme ich als Grundwort -ās- an und verweise auf kahrkat-ās Vend. 18, 15, das als Vereinfachung von kahrkatāt-ās erklärt wird.

62

xvaēpaiðīm: so schreibe ich nach den Parallelstellen 63 und 65. Zu paitiš vgl. paitišmuxta 64.

avorvisyat: zusammengezogen aus ava-urvisyat, Präteritum zu urvaēs, Präsensstamm urvisya-. Unsere Schreibung versucht, die Aussprache anzudeuten. Der überlieferte Konjunktiv avöirisyāt hat keinen Sinn.

frāγmat usw.: die überlieferte Lesart ušånhəm sūrayå vivitīm ist eine sinnlose Wortzusammenstellung und ist gegen das Metrum. sūrayå ist durch eine Reminiszenz veranlaßt, wie etwa Vend. 18, 15 upa ušånhem yam sūram. Der Genitiv sūrayå weist auf ursprüngliches ušanhō (Genitiv) hin. In vivitīm haben wir das ai. vi-bhāti-, das awestisch vi-wītisein kann. Ablaut ī:ā ist nicht selten. Ich übersetze: er gelangte zum Aufleuchten der Morgenröte, d. h. dorthin, wo die Morgenröte aufleuchtet.

haomavat- usw.: auch hier könnte man, wie in 8, vom neutralen zaodra- ausgehend, haomavatam gaomavatam als ursprünglich annehmen; eine dritte Möglichkeit wäre haom'vaitinam gaom'vaitinam zu rezitieren.

barāni avy usw.: an sich wäre es möglich, den Wortlaut des ganzen Verses zu belassen und zu lesen barāny avy āpəm yam ranham; aber hiebei würde sich doch eine allzuharte Art der Rezitation ergeben. Die Korrektur bara=barāni ergäbe zwar einen glatten Rhythmus, doch ist bara mehrdeutig und mit einem starken Hiatus verknüpft. Es ist also entweder so, wie im Text angedeutet, zu lesen oder b'rāni aoi āpəm ranham.

*jīvəm:* wenn in jum je ein einsilbiges Wort verborgen sein sollte, so muß frā-apayeni rezitiert werden.

64

kainīnō: die (unrichtige) Schreibung kaininō erklärt sich daraus, daß kainīnō ab und zu, wie z.B. hier, in Versstellen vorkam, wo der Iktus eine leichte Tonbeugung zur Folge hatte.

raēvat ciθrəm: fällt aus der Konstruktion; vielleicht waren ehemals alle 5 Wörter dieses Verses zu einem Kompositum vereinigt: raēvatciθraājātayå = einer ihrer reichen Herkunft gemäß edlen.

paitišmuxta: = paitiš-muxta. Ob paitiš immer eine falsche Schreibung ist statt paiti, wage ich nicht zu entscheiden; vgl. aber Hertel, Beitr. S. 5. In 62 ist paitiša gegen das Metrum, kann aber nur auf paitiš beruhen.

zaranyō-uroīxšna: das u kommt bei der Rezitation kaum zur Geltung. Die beiden letzten Verse von 64 betrachtet Geldner a. a. O. als Anhängsel. Yt. 15, 107 fehlen sie.

65

drūm: sind diese und die beiden folgenden, aus der Konstruktion fallenden Akkusative wie jum 63 gewissermaßen als Adverbien aufzufassen?

paracit: vgl. ai. purā; Betonung also parācit.

68

jāma-aspō (yo huōvō): der Parallelismus verlangt, daß tam yazata auch hier einen Zweiheber bildet; folglich kann jāmāspō ursprünglich nicht allein gewesen sein. Aber wir erwarten schon aus dem Grunde eine nähere Bezeichnung des Mannes, weil im Awesta zwei Männer diesen Namen tragen: ein älterer und ein jüngerer. Letzterer wird Yt. 13, 127 durch apara-zāta- "der jüngere" von Jāmāspa-, dem Minister Vīštāspas geschieden. Von diesem wird öfters hervorgehoben, daß er aus der Hvōva-Familie stammte. So erhält er auch Yt. 13, 103, nachdem viele andere Namen ohne nähere Familienbezeichnung vorausgehen, mit Frašaoštra- den ehrenvollen Familiennamen Hvōva-. Nur dieser kann hier gemeint sein. — hvō-va- = hvō-gva-; zu -va- = -gva- vgl. griech. -βo-10).

rasmaoyō: = rasmabyō, Abl. modi?

69

aire: = airya, Nom. pl., vgl. den Genitiv auf -ahe und naire-manō, raprase usw.

72

pourudāxštōiš pud(ə)rō: es bedurfte nur dieser kleinen Umstellung, um diese bis jetzt als metrisch unklar betrachteten Paragraphen in Ordnung zu bringen! Denn xšaētəm erweist sich als Einschiebung <sup>11</sup>), sobald

<sup>10)</sup> Zu meiner Konjektur huōvō bemerke ich, daß auch 5,98 dieses Wort zweimal am Reihenschluß steht und ebenso zu rezitieren ist. Daß in 98 tam yazənta zweimal einen Teil des Vierhebers bildet, spricht nicht gegen meine Isolierung von tam yazata. Denn in 98 wirken Anaphora und fallender Rhythmus zusammen.

man die Parallelstelle Y. 65, 12, wo dieses Beiwort fehlt, zum Vergleich heranzieht.

Dort ist so abzuteilen:

imat bərəza ahura
xšaðri-a apa-am napō
aurvat-aspa.
imat vispe yazatånhō
yōi vanhazdå ašavanō.

Zu ašavazdasca vgl. arš-vacō, Nom. sg. masc. von arš-vacah-, u. a.

73

aimi-panyā: vgl. 58.

dānavō usw.: die Nominative sind grammatisch falsch, da der Akkusativ erfordert wird. dānavō könnte allenfalls noch als solcher betrachtet werden, aber man könnte auch schreiben: dānūš turą vi-āxaną: dieser Vers wäre dann steigend.

karəmca usw.: karəm und varəm werden als Reimnamen zusammengestellt; deshalb sind ka- und va- stark betont; die Silbe -rəm erhält einen Akzent durch das Enklitikum ca. Vielleicht kāra und vāra?

74

aēbyasə tat: aēibyascit ist metrisch fehlerhaft und wohl aus ursprünglichem aeibyasə entstanden. (Das ə vor t wird hier nicht gesprochen.) Vielleicht ist auch aeibyascit 59 von Einfluß gewesen.

76

naotairyanō = naotairyānō.

[yam]: yam ist nicht notwendig, vgl. 5, 112: āpō dāityayā. sār[ə]ma: = sārəm+a. So haben gute Handschriften. pərətum: Geldner, Metrik, § 26 möchte pešuvəm lesen.

78

kaininō: beachte die Schreibung! 64 kainīnō. fratācayat: das Kausativum ist hier unbedingt notwendig.

81

yō-ištō: = yovišta-,der Jüngste', hier als Eigennamen. Auch wenn es = ai. yéştha ,am schnellsten gehend' ist, wie Justi, Namenbuch, annimmt, so ist es trotzdem dreisilbig, denn yéştha- ist = yá-iştha-.

89

[frašna]: völlig überflüssige, grammatisch und metrisch falsche Hinzufügung. parštəm "das Gefragte = die Frage" ist hier substantivisch gebraucht; vgl. Vend. 18, 7, besonders aber Vend. 19, 4: xrūždya tbaēšō-parštanam "durch die Schwierigkeit der böswilligen Fragen".

navaca: vgl. 73 karəmca. Hier sollen nava und navaitīm durch die Betonung einander gegenübergestellt werden.

yat mam usw.: dieser Zweiheber isoliert den noch einmal wiederkehrenden Namen mit seinen beiden Beiwörtern.

85

ni-(a)vaēdayat: zur Einfügung des Augments vgl. die Lesart navādayat K 12.

tuvam: = vam; vgl. Hertel, Beitr. S. 41, 2. dai hupat[a]yō: vgl. Geldner, Metrik § 69.

. 86

āsu-aspiəm: vgl. ai: āśváśvyam; in allen Stellen, wie hier, am Ende der Reihe, z. B. RV. 5, 6, 10:

dádhad asmé suvíriam utá tyád āśu-áśviam.

Der steigende Rhythmus paßt an unserer Stelle zu dem Gedanken.

*drāyavanō*: die starke Form wird durch das Metrum gefordert. Die Bedeutung des rätselhaften Wortes wird wohl sein "Besitzer von Schutzmitteln", d. i. Zaubermitteln. Den betenden Priestern werden die zaubernden gegenübergestellt.

87

kainino: vgl. Anm. zu 64.

vaðri-yaonå: vaðri haben die Handschriften F 1 und E 1. Vgl. ai. vádhri-, verschnitten, impotent'. xšaðra hvāpå fasse ich als Acc. Pl. Neutr.; xšaðra- wird hier mit xšaðrī, Weib, Weibchen', wohl auch mit ai. kṣetra zusammenhängen. Der Mutterleib wird als Wohnung oder Feld aufgefaßt. Das Beiwort hvāpah- hat dann einen guten Sinn: auch wir reden von einem "fleißigen Acker"12). Die Stelle ist also so zu übersetzen: "Mädchen (Frauen) mit unfruchtbarem Schoß sollen um ein recht fleißiges Feld, d. h. um einen recht fruchtbaren Mutterleib, bitten.

huzāmiəm: vgl. Geldner, Metrik, § 26.

nisrinavāhi: vgl. Formen wie kərə-nav-ā-hi, zu meiner Streichung des i Geldner, Metrik S. 101.

88

āat aoxta: in diesem (die direkte Rede einleitenden) Zweiheber müssen wir āat als zweimorig betrachten, denn aoxta kann nicht ohne weiteres mit a-vax-ta = \*a-vak-ta gleichgesetzt werden. Vgl. Yt. 17,54.

89

 $rat\bar{u}m$ : die Konstruktion verlangt unbedingt den Akkusativ; hier und bei dem folgenden fehlerhaften nipätära hat offenbar eine

<sup>12)</sup> Vgl. arva muliebria (Lucretius).

Reminiszenz verwirrend gewirkt. Zu nipa-aθrīm vgl. die häufige Zerlegung des ai. pānti in pa-anti u. ähnl.

stō-iš: in Y.55,3 haben wir die volle Reihe vīspayāsca ašaonō stōiš; in Y.61,5 vīspayā druvatō stōiš müssen wir, wie an unserer Stelle, stōiš als zweimorig auffassen.

[bizengra]: ist metrisch verdächtig und schon deshalb auszuscheiden, weil dieses Wort sonst nur von Wesen der finstern Schöpfungen gebraucht wird.

azəm bō-it: ein emphatischer Zweiheber. tūm tā ist sinnlos: diese Worte sind unter dem Einfluß der Stelle 87 tūm tā aēibyō hier hereingekommen. bōit ist aus bā+it entstanden.

mąnayən: zu der Einmorigkeit von -ayə- vgl. daēsaēm = daēsayam u. ähnl.

90

[dim]: ich halte dieses dim für leicht entbehrlich, da ja das zu dem Verbum prsat gehörende Objekt gleich in der nächsten Zeile folgt. Anders ist es in Stellen, wie Yt. 12, 1: paiti dim prsat ašava und Y. 9, 1: ä dim prsat zaravuštrö: hier folgt kein weiteres Objekt; auch metrisch ist hier nichts einzuwenden.

[antara aratem]: Rest der in anderen Handschriften erhaltenen Glosse nöit tacara antara aratam.

ažayasca usw.: von hier bis zum Schluß des Paragraphen ist vieles schlecht überliefert; vor allem sind die Instrumentale verdächtig. In meinem Versuch, den Text wiederherzustellen, habe ich die Pluralendungen den Beispielen in § 93 (andåsca usw.) angeglichen. In areona- glaube ich den Zusammenhang mit einer Wurzel \*arad- = "brennen" (vgl. rd- RV. II, 25, 14) erblicken zu sollen. Es wäre dies dieselbe Wurzel, wie die von Hertel, Beitr. S. 26, angeführte. araona-würde also etwa "der Brenner" bedeuten und man könnte an die Ameise denken. Die Ameisen gehören zu den Tieren der finsteren Schöpfung.

91

haca hūro usw.: es muß sich bei haca bis odātōit um einen stehenden Ausdruck handeln, der, an sich nicht metrisch, durch die Rezitation in den Vierheber-Rhythmus unseres Hymnus gezwungen wird. Die stärkeren Ikten liegen hiebei auf den Gegensätzen:

hàca hữrō vaxša-at ằ hữrō frasmō-datōit Das x in vaxša-at könnte vielleicht den Wert einer More darstellen; jedenfalls ist vaxš zweimorig, ebenso ā. Folgende deutsche Übersetzung soll den Rhythmus versinnbildlichen:

Von der Sonne Aufgang Bis Sonnen-untergange.

f(a)ranharōiš: ein praevius wie franharentu in 92 und 93.

āθrava usw.: diese grammatisch und metrisch unebene Stelle ist unter dem Einfluß einer Reminiszenz fehlerhaft geworden; sie ist nicht schlechthin als späterer Zusatz zu betrachten, denn fəraνharōiš verlangt so gut wie das folgende mā fraνharəntu eine nähere Bestimmung. Sinn: du sollst diesen Opferguß genießen, als ein Priester, der usw., d. h., weil du ein Priester bist, der usw. In Vend. 18, 51 findet sich eine ähnliche Stelle, die so zu metrisieren ist:

āat aošete (st)
(i)spəntayāi ārmatēe:
spənta ārmaite,
iməm te nar[ə]m nisrinaomi,
iməm me nar[ə]m nisrārayå
upa sūram frašō·kṛtīm:
vīdušgāðəm vīdušyasnəm
paiti-parštō=srava»həm
mazd(i)rəm haδa=hunarəm
tanu=maðrəm.

Zu mązdra- vgl. ai. medhirá-.

92

mā (a)saciš: ich vermute a-saciš statt saciš, wobei ich das alpha privativum als mit dem ā des mā zusammengeflossen betrachte. Ich bringe das Wort mit der Wurzel sak zusammen und übersetze "ein Impotenter".

93

avå: ist gegen das Metrum. Ursprüngliches tå kann wegen des vorausgehenden nöit durch Mißverständnis zu å geworden sein; dieses wäre in avå verbessert worden. Oder darf man an eine einsilbige Form des Demonstrativ-Stammes a- denken?

droåsca: drva- ist sowohl hier als auch nachher in mā drvā einsilbig. Ob mit ai. drū- = kāmarūpin (Hemac. Anek.) zusammenhängend? Gegen Bartholomäs Zusammenstellung mit ahd. twerg ist wohl kaum etwas einzuwenden. — ara- = lahm, energielos: vgl. ai. ra- = Feuer, Liebe, Eile.

[fra]daxšta-: fradaxšta ist verdächtig, einmal, weil es gegen das Metrum verstößt, zweitens, weil es sich mit ¹daxš- + fra nicht vereinigen läßt. Vielleicht eine aus dem vorhergehenden daxšta daxštavanta herausgebildete Augenblicksform, die ein Partizipium daxšta- gezeichnet sein soll. fra wurde dann später hinzugefügt.

aētayås[cit]: cit steht hier an der falschen Stelle; es ist zu strei-

chen; vgl. 92.

94

 $k \circ m$   $i \delta a$ :  $i \delta a$  ist hier = ai.  $i d \dot{\bar{a}}$ , es bedeutet ,nun aber'.

Q=

xšvaš satəmca: die Überlieferung xšvaš-satāiš ist grammatisch und metrisch unrichtig; sie ist wohl unter dem Einfluß von Stellen wie Vend. 4, 6 xšvaš satāiš haða-ciðanam "mit 600 mitbüßenden" entstanden. Meine Verbesserung begründe ich mit Yt. 6, 1 satəmca hazanrəmca, wo es sich ebenfalls um das Erscheinen, Sich-einstellen, von Opferempfängern bei dem Opfer handelt.

Die beiden haiti in den Schlußzeilen des Paragraphen sind sicher Schreibfehler; für das erste ist mit Bartholomä u. a. paiti zu lesen, für das zweite möchte ich hənti vorschlagen, was durch den Sinn des Satzes gefordert wird und in einer Handschrift erhalten ist. yā fasse ich nicht als yå auf, sondern als Instr. = ai. yena und übersetze: "weil sie (die Opfergüsse der Widerlichtler) nicht (von mir) besucht werden, werden sie zu Opfern für die Abergötter". Das ist die Antwort auf die Frage 94: Was wird aus diesen Opfergüssen usw.?

98

yam: man erwartet das Fem: F 1 bietet yīm.

(a) hištənta: bezieht sich wohl nicht auf die Gegenwart, sondern auf die Vergangenheit, auf die Zeit, wo die angeführten Opfer dargebracht wurden <sup>13</sup>).

huōpō: dieser angebliche Nom. pl. nach Art der konsonantischen Deklination entstand wohl unter dem Einfluß des folgenden hvōvō. Ahnlich ist das zweite naotaire als naotairyō aufzufassen.

aēibyas[ə]: vgl. 74.

101

yeihe: man erwartet das Femininum, aber es handelt sich hier um einen Einschub aus einer Beschreibung des Sees Vourukaša-, wie in Paragraph 4. Dasselbe gilt für 102.

kabhe: ist = ai. kasya und bezieht sich auf vairyanam.

<sup>13)</sup> Oder enthält der Vers eine Erinnerung an die erste masdajahnische Verehrung eines von Artaxerxes Mnemon eingeführten Kultbildes?

kəm kəmcit usw.: diese Stelle wurde bis jetzt vollständig mißverstanden, weil das gut überlieferte saite nicht erkannt, sondern in saēte umgeändert wurde. saite ist nichts anders als ein unpersönliches, dem ai. Sayyate entsprechendes Passivum: es wird geruht, d. h. man kann ruhen. Es ist mit dem Acc. konstruiert und aipi ist hier Adverb = auch, vgl. das ai. api in dieser Verwendung. Es ist lediglich gätu in gätüm zu verbessern, was vor allem durch den maskulinen Akk. barziš-havantəm nahegelegt wird. Die sonderbare Schreibung dieses Wortes erklärt sich daraus, daß das Metrum nach barziš noch eine Silbe verlangt, also statt barzišvantəm etwa barziš-u-antəm.

#### 104

airiene usw.: zu 103 bis 106 vgl. 17 bis 19 und Anmerkungen.

105

kapa-ēm: = kavayəm; vgl. 108 frazdāna-om = frazdānavəm.

#### 116

arjat-aspō: verschiedene Gelehrte betrachten dieses Wort als Glosse. Dagegen spricht der metrische Parallelismus, vgl. 104, 108 und 112: hier ist jedesmal der Name mit einem ehrenden Beiwort versehen. So ist arjat-aspō hier Attribut zu Vandarmainis und bedeutet 'der Besitzer leuchtender Rosse' (so übersetzte Hertel, Beitr. S. 26; nach BL. bedeutet es "einem Roß gleichkommend", aber Hertels Erklärung ist vorzuziehen).

## 117

[aspāyaoδō zairi-vairiš]: läßt sich mit dem Vorhergehenden grammatisch nicht vereinen, kann deshalb als Einschub betrachtet werden. Da aber Zairi-varay- als Bruder Vīštāspa-s und Mitkämpfer gegen die Glaubensfeinde ganz gut am Platze ist, kann es sich hier auch um eine fehlerhafte Überlieferung eines ursprünglichen Bahuwrihi-Kompositums zairi-vairi-aspayaoðəm 'der Z. als Kämpfer zu Roß bei sich hatte', handeln.

## 120

ya he: auffallend, auch als Loc. sg. fem. 119—120 ist vielleicht unecht, wie auch 100—102. Zwischen diesen beiden Stücken ist stets von Opfern (tam yazata) die Rede, ebenso 98—99.

vātəm[ca] usw.: durch Entfernung des viermaligen ca läßt sich das gestörte Metrum wiederherstellen. Da es sich lediglich um eine Aufzählung handelt, ist ca entbehrlich, vgl. Sih röcak 1, 22 vātahe usw. und Yt. 16, 10 vārənty å usw.

[hīm]: ist hier völlig bedeutungslos; nach Beseitigung des Wörtchens erhält man einen Zweiheber.

abavat: ich schließe mich hier Bartholomä an; an sich wäre avavat nicht ganz sinnnlos: "soviel": einmal zurückweisend auf die Aufzählung der Niederschläge, dann vorweisend auf die angegebene große Zahl.

nava satəm: vgl. 95 xšvaš satəmca und Anm.

## 123

[zaoðre]: ist grammatisch falsch und stört das Versmaß. Da vak: vac- schon allein auch "Gebet, Vers, Zauberformel' bedeuten kann, ist zaoðre zu streichen. Faßt man es nicht als Lok. von zaotar- "Priester' im Sinne eines Genitivs, sondern als Lok. von zaoðra- n. (statt des gewöhnlicheren zaoðrā-f.) "Opferspende", so müßte dieser Lokativ natürlicherweise zum Verbum gezogen werden: "während des Opfers sich nach einem Gebet sehnend". Da sie aber das Opfer erst herbeisehnt, so ist auch diese Annahme falsch. zaoðre als nähere Bestimmung zu vācim aufzufassen "Gebet beim Opfer, Opfergebet" ist wegen der Ungewöhnlichkeit und Härte einer solchen Zusammensetzung, nicht ratsam. zaoðre ist eine in den Text hineingeratene Glosse, die ursprünglich vielleicht zaoðraya gelautet hat und durch falsche Schreibung über zaoðr-ya zu zaoðre geworden ist, wie nairya zu naire. — Vgl. 11.

#### 126

kaininō kəhrpa usw.: vgl. 64. vanhāna: vanhānəm ist ganz sinnlos.

## 127

frā gaošāvara usw.: auch hier fasse ich, wie in 7, sīspəmna + frā intransitiv auf "prunkend mit"; dann aber sind gaošāvara-, karana-und zaranaēni Instrumentale. Auffallend ist die Form zaranaēni; vielleicht ursprünglich zaranaēn-ya: der im j. Aw. vorkommende Instrumental (der a-Stämme) auf e, wie xvaēpaide, geht auf -ya zurück, vgl. Jackson, Av. Gr. § 239.

#### 128

band[a]yata: die eckige Klammer soll hier, wie öfters, nicht die grammatische, sondern nur die metrische Bedeutungslosigkeit des Vokals andeuten.

hukərətam: vgl. 101.

## 129

[yat asti bamriš usw.]: diese banalen Bemerkungen stören die Schilderung der Göttin erheblich. Metrisch ist diese Stelle zweifellos.

yaba-kṛtəm usw.: Sinn: als ob das alles, all dieser Schmuck und diese Schönheit für eine festgesetzte, bestimmte, jährlich wiederkehrende Festzeit eigens gemacht wäre, so strahlen die Felle Gold- und

Silberglanz auf die Beschauer aus. Die gewöhnliche Übersetzung "Bei richtiger Bereitung zur vorgeschriebenen Zeit" (so Wolff, ähnlich Lommel) legt dem Adverbium yaða-krtəm eine ungewöhnliche Bedeutung unter und berücksichtigt den Dativ nicht.

zaranim: Iktus zaranim-\*zaranyam.

150

 $st\bar{u}$ -i-bax[ə] $\delta ra$ :  $st\bar{u}i=stuvi$ , also zweimorig. canat-caxra: nach BL. wohl alter Fehler für xvanat-caxra.

upa strmaēšu usw.: Lommel, Die Yäšt's des Awesta, S. 44 Anm. 3, bemerkt zu dieser schwierigen Stelle: "Überlieferung mangelhaft und Herstellung erschwert, da ungewiß, ob das Stück im Metrum geschrieben sein sollte." Daß das Vierheber-Metrum vorliegt, ist sicher. In daide sehe ich die erste Person des Opt. Med. dad-ya > daid-ya > daide; zu der fehlerhaften Schreibung vergleiche: narya > nairya > naire; außerdem ist zu vergleichen die Aktiv-Form daidygm. parenaphuntem ist aus metrischen und grammatischen Gründen in parenanhvat = copiosum, das hier fast adverbiell gebraucht ist, zu verbessern. Statt iriventem, das keinen Sinn gibt, lesen E 1 uruventem und I 10 urubintəm: dadurch werden wir auf urubyəntəm oder urubintəm geführt: es ist der Akkus. des Part. Präs. Neutr. vom Stamm rubyazu der Wurzel <sup>2</sup>raod- ,wachsen, gedeihen'. Wir sollten mit Beziehung auf xšaðrəm ("Mutterleib" wie 87) ruðyat erwarten, aber hier liegt der ziemlich häufige Übergang in die a-Deklination vor, vgl. Jackson, Av. Gr. § 297. Statt zazāiti lese ich zazāite (vgl. Yt. 19, 14; 15, 24) und betrachte diese Form als Infinitiv des Zwecks. Ich übersetze demnach:

Ich möchte mir in meine Lagerräume in Hülle und Fülle alles eintun, was zum Wohlleben gehört, (und) einen gedeihlichen Acker zum Zweck des Kinderzeugens, d. h. eine fruchtbare Gattin (vgl. ai. ksetra und 87) <sup>14</sup>).

## 131

(səvište): muß aus metrischen Gründen nach 130 notwendig ergänzt werden.

bi-paitištānəm: bi- bildet den Gegensatz zu catwara- und ist deshalb so stark betont, daß es zwei Moren vertreten kann. Vgl. Anm. zu 18 und 91. Das darauf folgende, das Metrum störende aurvantam ist entbehrlich, da das nahe dabeistehende aurvanta noch nachwirkt.

<sup>14)</sup> E. Herzfeld, Mélanges Fr. Cumont, S. 759, bietet hier eine ganz neuartige Übersetzung, die er selbst als "vorläufig" bezeichnet. Obwohl seine Ausführungen sehr beachtenswert sind, kann ich ihm hier nicht beistimmen; seine Auslegung erscheint mir doch allzu kühn.

hufrao-urvaēsō: = hufrā-urvaēsō. In der Rezitation wurden wohl die beiden Vokale a und u nicht scharf getrennt, aou wurde als ein verfließender, zweimoriger Diphthong gesprochen.

provainik/a/ya: vgl. Yt. 1, 11.

karana: zu meiner Betonung von karana vgl. 127 caθru-karana.

132

aēta yasna usw.: Instrumentale: "durch diesen Opferhymnus veranlaßt"; das dritte aēta bezieht sich auf den Veranstalter des Opfers: durch diesen veranlaßt, d. h. durch die Rücksicht auf diesen veranlast. Der Priester deutet dabei mit der Hand auf den Betreffenden. Vgl. Hertel, Beitr. S. 74 Anm. 4. In Y. 43, 1-3 bezieht Hertel ahmāi und hvo mit Recht auf den Veranstalter des Opfers.

υῖγžār[a]yeintīm: das a vor y wird hier ganz flüchtig gesprochen, so daß es als More nicht in Betracht kommt; vgl. Y 9, 3: astvaityāi

hunūta gaēt[a]yāi.

ahe: das überlieferte avanhe ist sowohl von paiti ava-jasa als von yada te usw. so weit entfernt, daß es gewissermaßen in der Luft hängt; man würde entweder "komm zu Hilfe" erwarten oder "komm ...... um zu helfen, daß die Heere usw.". Außerdem beansprucht dieses Wort drei Moren, stört also den Vers. Ich vermute ahe = ,wirklich, fürwahr', wie z: B. in dem bekannten Ausdruck manayen ahe; vgl. auch BL. unter ahe.

# Übersetzung.

- 1 Also sprach Ahura Masda zu Spitama Zarathuschtra: "Sie verehre, o Spitama Zarathuschtra, sie, die Strömungs-segen-milde, Glutenstarke, Anahita, die, voll Heilkraft, weit sich breitet, allen Abergöttern feind ist. zugetan Ahuras Lehre, zu verehren von der Stoffwelt. zu lobpreisen von der Stoffwelt, die den Eifer mehrt und fördert, die vom Urlichtstrom Durchglühte, die die Herden mehrt und fördert, die vom Urlichtstrom Durchglühte, die das Hoftum mehrt und fördert, die vom Urlichtstrom Durchglühte, die den Wohlstand mehrt und fördert, die vom Urlichtstrom Durchglühte, die das Land uns mehrt und fördert, die vom Urlichtstrom Durchglühte,
  - 2 sie, die aller Männer Samen gut und recht macht, sie, die aller Frauen Leiber zum Gebären gut und recht macht die alle Frauen leicht gebären macht, und die immer allen Frauen Muttermilch schafft, wenn es Zeit ist,

3 sie, die Große, Weitberühmte, die so mächtig ist an Größe, wie die Wasser all zusammen, die da hier auf Erden strömen, die mit Macht vom Berg Hukairja 1) strömt zum Meere Wourukascha 1).

4 Da wallt ein jeder Ufersaum in dem Meere Wourukascha, aufwallt hier die ganze Mitte, wenn sie strömend dort hinein eilt, wenn sie strömend dort hineinfließt, sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita;

ler hat Tausende von Buchten, Tausende von Abflußwässern; ja, und jede dieser Buchten, jedes dieser Abflußwässer fordert vierzig Tagesritte eines gut beritt'nen Reiters. (st)

Und der Abfluß dieses einen Wassers tränkt, sich weit verbreitend, alle sieben Erdgebiete; dieses einen Wassers Abfluß strömt herab in gleicher Weise stets im Sommer und im Winter.]

Sie macht mir die Wasser tauglich, sie den Samenguß der Männer, sie den Mutterleib der Weiber, sie die Muttermilch der Weiber,

6 sie, die ich, Ahura Masda,
schuf durch einen Ruck der Zunge
zum Gedeihen
von Haus und Dorf und Gau und Land,
sie zu schützen und zu hüten,
zu bewachen,
zu beschützen, zu behüten.

<sup>1)</sup> Das Hukairja ist der höchste Gipfel der Hara, des Himmelsgebirges; Wourukascha ist der große Himmelssee, aus dem der Regen niederströmt. Beide, Berg und See, haben ähnlich, wie Anahita, ihr Wesen auch auf Erden, im Gebirge und im See.

- 7 Und heran kam, Zarathuschtra,
  sie, die Strömungssegenmilde,
  Glutenstarke, Anahita,
  her von Masda, ihrem Schöpfer
   wie waren ihre Arme schön,
  die weißen: Ströme stark und breit —;
  der Schönheit froh prachtierte sie,
  die Strömende, Stark-armige,
  (st)
- 8 Wer wird preisen, wer verehren mich mit milch- und haoma-reichen <sup>2</sup>) Opfergüssen, die geläutert und geseiht sind? Welchem Treuen und Ergeb'nen soll ich meine Huld gewähren, daß er froh und munter werde?"

dies in ihrem Sinne sinnend:

9 Ihrer Pracht und Glutkraft wegen will ich ihr mit lautem Preise, will ich ihr mit rechtem Preise. mit geweihten Opferspenden huldigen, der Urlichthaften, ihr, der Strömungssegenmilden, Glutenstarken, Anahita. Laß durch meinen Ruf dich lenken, laß noch besser dich verehren, o du Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita. mit Haomamilch und Opferzweig, (st) mit der Zunge Kunst, mit Sprüchen, mit dem Worte, mit dem Werke und mit Güssen und mit wohlgesproch'nen Reden.

Die Männer und die Frauen, die da leben, verehren wir, sie, die beim Opfer Masda, der Herr, mit Licht vom Urlicht her bedacht weiß.

<sup>2)</sup> Haoma, der indische Soma, Gott zugleich und Trank.

- 10 "Sie verehre... die vom Urlichtstrom Durchglühte, = § 1.
- 11 die, den Wagen lenkend, vorn steht, die die Zügel hält des Wagens, in dem Schimmer-Wagen fahrend, sich nach einem Helden sehnend, dies in ihrem Sinne sinnend:

  Wer wird preisen... munter werde?" = \$ 8.

  Gebete.
- 12 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte,
  13 der vier Zugtiere gehören,
  alle weiß, von gleicher Farbe,
  gleicher Rasse, hochgewachsen,
  die besiegen

alle Feindschaft aller Feinde, die der Götzen und der Menschen, die der Zauberer und Hexen, der Tyrannen, Fürsten, Bonzen."

Gebete.

- 14 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte,
- 15 Segenstarke,
  Lichte, Hohe, Schöngewachs'ne,
  der entquellend, wie bei Tage
  so bei Nacht auch,
  soviel Regen-Naß herabfließt,
  wie die Wasser all enthalten,
  die da hier auf Erden strömen;
  sie, die segensstark dahinströmt."
  Gebete

16 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte,

17 Ihr opferte (st)
er, der Schöpfer Ahura Masda,
in der Arier Urland Waedschah,
in dem Land der lichten Daitja 3),
mit Haomamilch und Opferzweig usw. wie \$ 9 bis
Reden.

<sup>3)</sup> Siehe Anmerkung.

- 18 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade,
  o du Strömungssegenmilde,
  Glutenstarke, Anahita,
  daß den Sohn des Pouruschaspa,
  den vom Urlichtstrom durchglühten
  Zarathuschtra, ich bewege,
  nach dem Lichtgesetz zu denken,
  nach dem Lichtgesetz zu reden,
  nach dem Lichtgesetz zu handeln.
- 19 Sie gewährte dieses Glück ihm, sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita; immer bringt sie dem getreuen, frommen, opfergußbereiten, dem Verehrer, wenn er bittet, die Erfüllung."
- 20 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte,
- 21 Ihr opferte
  Haoschianha Paradata 4)
  an dem Fuß des Berges Hara
  hundert Rosse, männliche Tiere,
  tausend Rinder, weibliche Tiere,
  und noch zehnmal tausend Schafe.
- 22 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade,
  o du Strömungssegenmilde,
  Glutenstarke, Anahita,
  daß ich werde
  allerhöchster Oberherrscher
  über die gesamten Länder,
  über alle Abergötter,
  Menschen, Zauberer und Hexen,
  die Tyrannen, Fürsten, Bonzen;

(st)

<sup>4)</sup> Siehe Anmerkungen.

daß ich schwer zu Boden schlage gleich zwei Drittel der masan'schen Abergötter und der warn'schen Widerlichtler<sup>5</sup>).

23 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung." Gebete.

24 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte,

(st)

- 25 Ihr opferte
  Jima, er, der Lichtverstrahler 6),
  der Besitzer schöner Herden,
  auf dem Gipfelberg Hukairja
  hundert Rosse usw. wie § 21.
- 26 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 22 bis
  Bonzen.

daß ich von den Abergöttern nehmen könne beides, Vorteil und Vermögen, beides, Herdenglück und Herden, beides, frohen Mut und Ansehn.

- 27 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung." Gebete.
- 28 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 29 Ihr opferte (st) einst der Drache mit drei Mäulern,

Dahak', im Lande Babylons 7) (st) hundert Rosse usw. wie § 21.

30 Und er bat sie: Gib mir dieses Glückes Gnade o du Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita,

5) Siehe Anmerkungen.

7) Ein ungläubiger Fürst, den man sich als Ungeheuer vorstellte.

<sup>6)</sup> Aus seinen Augen strahlte leuchtendes Himmelsfeuer, das die Wesen unsterblich machte: siehe Hertel, Beitr. S. 185.

daß es mir gelingen möge zu entvölkern alle sieben Erdgebiete.

31 Nicht gewährte
ihm Erfüllung solchen Wunsches
sie, die Strömungssegenmilde,
Glutenstarke, Anahita."
Gebete.

32 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte,

53 Ihr opferte er, der Sohn des Hauses Athwja <sup>8</sup>), dieses Heldenstamms, Thraetaona, in dem Vierpaβ-Lande Warna <sup>9</sup>) hundert Rosse usw. wie § 21.

34 Und er bat sie: Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18. daß den Drachen ich besiege, den Dahaka. jenen Unhold mit drei Mäulern, mit drei Köpfen und sechs Augen. der in tausend Listen groß ist, dieses abergott-verwandte Widerlicht, das überstarke. den für alle Lebewesen unheilvollen Widerlichtler. ihn, der Widerlichter stärkstes. das der Böse Geist erschaffen gegen diese Welt der Stoffe. um die Welt des Urlichtstromes der Vernichtung preiszugeben. Gib mir, daß ich seine Frauen, Sanghawak und Arnawak dann 10)

8) So hieß der Vater des Helden, des neupersischen Faredun.

(st)

<sup>9)</sup> So übersetze ich in Anlehnung an eine Glosse: siehe Justi, Handbuch der Zendsprache unter catru-gaoša-.

<sup>10)</sup> Schwestern Jimas; die Namen bedeuten wohl "Spruch (des Preisrichters) verkündend" und "zum Wettkampf aufrufend", siehe BL.

weg als Beute mit mir führe: diese beiden schönsten Leiber für das Werk der Heldenzeugung, diese trefflichsten der Frauen für das Werk der Hausbetreuung.

35 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung." Gebete.

- 36 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 57 Ihr opferte er, der heldische Krisaspa <sup>11</sup>), angesichts des Sees Pischina <sup>12</sup>) hundert Rosse usw. wie § 21.
- 58 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie \$ 18, daß ich über den Gandarwa 13)
  mit der gold'nen Ferse siege,
  der an den Brandungsufern haust (st)
  in dem Meere Wourukascha;
  gib, daß ich erstürmen möge
  auch die Burg, die strahlenstarke,
  dieses argen Widerlichtlers,
  der der stärkste ist von allen
  Bösen auf der weiten, breiten,
  runden, fernbegrenzten Erde.
- 59 Sie gewährte usw. wie \$ 19 bis Erfüllung." Gebete.
- 40 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 41 Ihr opferte (st) auch der Turier Franghrasjan 14).

<sup>11)</sup> Thritas Sohn; kərəsāspa (= kərəsa + aspa) bedeutet "der mit schlanken Rossen".

<sup>12)</sup> Ein Tal in Kabulistan heißt Pišīn.

<sup>13)</sup> Ein im See Wourukascha hausendes Ungeheuer. Warum ihm geldene (oder gelbe?) Fersen zugeschrieben werden, ist nicht klar. Vielleicht ist zairi-pāšna, aus einem mißverstandenen geographischen Namen entstanden.

<sup>14)</sup> Er wohnte in einer eisernen Feste im Innern der Erde.

dieser Schurke, an dem Schachte, der in die Erdentiefe führt, hundert Rosse usw. wie § 21.

(st)

- 42 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18, daß ich jenen Glanz erlange, den gewalt'gen, der inmitten schwimmt des Meeres Wourukascha, der den Arier-Völkern allen, die geboren sind auf Erden oder auch noch nicht geboren, als Besitz und Vorrecht eignet, eignet, auch dem urlichtstromerfüllten Zarathuschtra, dem Propheten 15).
- 43 Nicht gewährte
  ihm Erfüllung solchen Wunsches
  sie, die Strömungssegenmilde,
  Glutenstarke, Anahita."
  Gebete
- 44 "Sie verehre... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 45 Ihr opferte er, der heldenfeuerreiche, lichtkraftvolle Kawi Usan <sup>16</sup>) an dem Berge Aresifja <sup>17</sup>) hundert Rosse usw. wie § 21.
- 46 Und er bat sie:Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,

<sup>15)</sup> Dieser Glanz ist das Sieges-, Herrschafts- und Ruhmesfeuer, das vor allem den Königen und Kriegern zu eigen ist. Franghrasjan kann es nicht gewinnen, da er kein Arier ist.

<sup>16)</sup> Ein mythischer König; die Könige dieser Dynastie führen den Titel Kawi; diese Kawi sind nicht mit denen des jüngeren Awesta zu verwechseln, letztere gelten als Feinde der masdajasnischen Religion.

Adlerberg, Lage unbekannt. Ich schreibe Aresifja mit Rücksicht auf ἄρξιφος bei Hesych.

daß ich werde allerhöchster Oberherrscher usw. wie § 22 bis Bonzen.

- 47 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung." Gebete.
- 48 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 49 Ihr opferte (st)
  er, der Held der Arier-Länder
  der Befestiger des Reiches
  Haosrawah 18) am See Tschaetschasta 19),
  dessen Wasser tief und breit ist,
  hundert Rosse usw. wie § 21.
- 50 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,
  daß ich werde
  allerhöchster Oberherrscher usw. wie § 22 bis
  Bonzen.

daß von sämtlichen Gespannen
ich das vorderste als Sieger
durch die lange Rennbahn lenke
und nicht in die Grube falle,
die der Schurke mir bereitet,
wenn er bei dem Wagenrennen
arglist'gen Sinnes mich bekämpft. (st)

- 51 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung." Gebete.
- 52 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.

(st)

53 Ihr opferte
Tusa <sup>20</sup>) jener tapf're Krieger,
auf den Rücken seiner Pferde,

<sup>18)</sup> Ein König der Kawi-Dynastie; er tötete Franghrasjan, der das Reich dauernd beunruhigte.

<sup>19)</sup> Der Urumja-See im nordwestlichen Persien. Der Name hängt wohl mit dem lateinischen candeo zusammen.

<sup>20)</sup> Berühmter Held der iranischen Sage, der Tös des Firdusi.

Kraft erflehend den Gespannen und Gesundheit für die Leiber, und die Gnade, seinen Feinden im Erspähn zuvorzukommen, seine Gegner abzuwehren und mit einem Schlag zu siegen über die mit Haß und Feindschaft stets erfüllten Widersacher.

54 Und er bat sie:

Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18, daß ich die Kampffeuer-starken
Söhne Waesakas <sup>21</sup>) besiege
an dem Passe Chschathrosuka <sup>22</sup>), s
der am höchsten liegt in Kangha <sup>23</sup>)
droben, in dem hocherhab'nen,
urlichtstrom-durchglühten Lande;
gib, daß ich zu Boden schlage
turisch Volk und mir gelingen
fünfzig Schläge, hundert Schläge,
hundert Schläge, tausend Schläge,
tausend und zehntausend Schläge,
zehn- und hunderttausend Schläge.

55 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung."
Gebete.

56 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte-

57 Ihr opferten
Waesakas kraftglüh'nde Söhne
an dem Passe Chschathrosuka,
der am höchsten liegt in Kangha
droben, in dem hocherhab'nen,
urlichtstrom-durchglühten Lande,
hundert Rosse usw. wie § 21.

22) = Auge des Reiches?

<sup>21)</sup> Ein Feldherr des Franghrasjan.

<sup>23)</sup> Land im Gebiet von Tschkend (Markwart, Das erste Kap. der Gäthä uštāvatī usw., S. 45).

- 58 Sie baten sie:
  Gib uns dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,
  daß wir siegreich überwinden
  Tusa, jenen tapf'ren Krieger;
  gib, daß wir zu Boden schlagen
- 59 Nicht gewährte ihnen solche Wunscherfüllung sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita." Gebete.

arisch Volk, und uns gelingen hundert Schläge usw. wie § 54.

- 60 "Sie verehre... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 61 Ihr opferte (st)
  Paurwa, jener kund'ge Schiffer,
  als ihn einst der siegberühmte
  Held Thraetaon gezwungen hatte,
  in Gestalt des Geiervogels
  in die Luft emporzufliegen.

(st)

- 62 Da schwebte er verzaubert nun drei Tage und drei Nächte lang seinem Haus zu und vermochte nimmermehr herabzukommen. Als die dritte Nacht sich wandte, kam er zu den Regionen, wo die Morgenröte aufstrahlt. Um die Frührot-Stunde rief er an die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita,
- 63 O du Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita, eile schleunigst mir zu Hilfe, bringe jetzt mir Unterstützung. Tausend milch- und hamoa-reiche, recht geläuterte, geseihte

Opfergüsse will ich alsbald dir am Flusse Rangha<sup>24</sup>) spenden, wenn ich zu der gottgeschaff'nen Erde und zu meinem Hause heil und lebend hingelange.

- 64 Und herzufloß 25)
  sie, die Strömungssegenmilde,
  Glutenstarke, Anahita
  als ein wunderschönes Mädchen,
  strahlend, voller Kraft und Frische,
  schöngewachsen, hochgegürtet,
  schlank von Wuchs, ein Kind des Adels,
  das in reichem Stamm geboren.
  Schuhe zierten ihre Füße,
  Schuhe, die mit gold'nen Bändern
  Befestigt, herrlich leuchteten.
- 65 Sie ergriff ihn bei den Armen.
  Und in kurzer Zeit geschah es,
  daß er, schnell die Luft durchschwebend,
  zu der gottgeschaff'nen Erde
  und zu seinem Haus gelangte:
  heil, gesund und ohne Schaden,
  ganz, wie er zuvor gewesen.
- 66 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung."
  Gebete.
- 67 "Sie verehre... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 68 Ihr opferte
  aus dem Hwowa-Stamm Dschamaspa 26),
  als das Heer der Widerlichtler,
  die den Abergöttern dienten
  und nun schlachtbereit von fernher

<sup>24)</sup> Halbmythischer Fluß, vielleicht die Wolga (vgl. Markwart, a.a.O. S.7). Paurwa wäre also ein Wolga-Schiffer aus uralter Zeit.

<sup>25)</sup> Beachte die Doppelvorstellung von Naturding und Person!

<sup>26)</sup> Der Minister Wischtaspas, einer der ersten Gläubigen aus hohem Hause. Hwowa = haugava- = Nachkomme des hugava- (= schöne, gute Rinder besitzend). Vgl. auch Hertel, Beitr. S. 218.

nahten, seinem Blick sich zeigte, hundert Rosse usw. wie § 21.

- 69 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,
  daß ich heute
  einen solchen Sieg erringe,
  wie die andern Arier alle.
- 70 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung." Gebete.
- 71 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.

(st)

- 72 Ihr opferten
  Aschawasdah <sup>27</sup>), Pourudachschtis <sup>27</sup>)
  Sohn, und auch Sajuschdris <sup>27</sup>) Söhne,
  Aschawasdah sowie Thrita <sup>27</sup>),
  bei dem hohen Gott, dem Herrscher
  mit den schnellen Rossen, bei dem
  Wasser-Enkel <sup>28</sup>)
  hundert Rosse usw. wie § 21.
- 73 Sie baten sie:
  Gib uns dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,
  daß wir über die beredten
  turischen Danu <sup>29</sup>) Sieger werden,
  über Kara Asabana,
  über Wara Asabana <sup>30</sup>)
  und den tapf'ren Duraekaeta <sup>31</sup>)
  in dem Kampf um ihr Besitztum.
- 74 Diesen Wunsch erfüllte ihnen usw. wie § 19 bis Erfüllung."

#### Gebete.

<sup>27)</sup> Namen von Gläubigen.

<sup>28)</sup> Apam napāt-: der Name der Gottheit wird hier auf den Kultort, einen heiligen Fluß oder Berg, übertragen. Eigentlich wohnt der Wasser-Enkel im Himmelssee und wird als der Blitz gedeutet.

<sup>29)</sup> Ein auch im Veda genannter Volksstamm.

<sup>30)</sup> Asabana ist vielleicht der Geschlechts-Name der beiden.

<sup>31) &</sup>quot;Der in die Ferne strebt."

- 75 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 76 Ihr opferte
  Wistauru, der Naotaride <sup>32</sup>),
  an dem Flusse Witanghwaiti <sup>33</sup>)
  und er sprach, die reine Wahrheit
  kündend, zu ihr diese Worte:
- 77 Das ist Wahrheit, das ist richtig, o du Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita, daß ich Abergottverehrer soviel schon erschlagen habe, als am Kopf ich Haare trage.

  Laß denn du mir, o du Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita, einen trocknen Durchgang werden durch die lichte Witanghwaiti.
- sie, die Strömungssegenmilde,
  Glutenstarke, Anahita,
  als ein wunderschönes Mädchen,
  strahlend, voller Kraft und Frische,
  schöngewachsen, hochgegürtet,
  schlank von Wuchs, ein Kind des Adels,
  das in reichem Stamm geboren,
  angetan mit gold'nen Schuhen,
  reichverzierten, strahlenhellen.
  Und sie ließ die einen Wasser
  stille stehn, die andern ließ sie
  weiterfließen. Also schuf sie
  einen trocknen, freien Durchgang
  durch die lichte Witanghwaiti.
- 79 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung." Gebete.

<sup>32)</sup> Dieser iranische Held, dessen Name nach BL. bedeuten soll "Der sich gegen die Sünder wendet", stammt von Naotara, einem zu der Dynastie des Haoschjangha Paradata (vgl. § 21) gehörenden König. 53) "Die Ausgedehnte", vgl. den indischen Fluß Witasta.

- 80 "Sie verehre... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 81 Ihr opferte (st) aus dem Hause der Frijana 34) er, Jo-ischta 34), auf der Insel, die von Ranghas Flut umtost ist, hundert Rosse usw. wie § 21.
- 82 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18, daß ich über Achtja 35) siege, der in finsterer Verblendung
  Tücken plant, und daß ich diesem auf die neunundneunzig schweren, hinterlist'gen Rätselfragen stets die rechte Antwort gebe, wenn mich Achtja, der in finsterer Verblendung
  Tücken plant, befragen sollte.
- 83 Sie gewährte usw. wie \$ 19 bis Erfüllung."
  Gebete.
- 84 "Sie verehre... die vom Urlichtstrom Durchglühte,
- 85 der der Herr des guten Schaffens, Masda, einstens dies geboten: Komm herbei und steige wieder, o du Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita, nieder dort von jenen Sternen zu der gottgeschaff'nen Erde. Sieh', es sollen dich verehren tapf're Fürsten, Landesherren, Söhne dieser Landesherren.
- 86 Heldenhafte Ritter sollen dich um schnelle Rosse bitten und um überleg'ne Kraftglut.

35) Ein Zauberer.

<sup>54)</sup> Die Frijana werden als gläubige turische Familie oft erwähnt. Auch Joischta richtet an seinen Gegner Fragen; der aber kann keine einzige beantworten und wird deshalb von dem Helden getötet.

Und die Priester, die da beten, und die Priester, die beschwören, sollen dich um Wissen anflehn und um Himmelslicht-Erfülltheit, um den Sieg, den Gott geschaffen, um das starke Triumphieren.

- 87 Mädchen unfruchtbaren Schoßes sollen dich um segensreiche, schaffende Gebärkraft anflehn und um einen starken Hausherrn, Frauen, die gebären wollen, um die glückliche Entbindung. Du wirst ihnen allen alles das gewähren: denn dir ist die Macht gegeben, o du Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita.
- 88 Sieh' da kam, o Zarathuschtra, sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita von den Sternen dort hernieder zu der gottgeschaff'nen Erde. Und sie sagte, sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita:
- 89 Ja, Spitama, Urlichtträger,
  dich berief Ahura Masda
  zum Lichtstrahler 36) dieser Stoffwelt,
  mich berief Ahura Masda
  zur Hüterin
  alles Urlichtträger-Daseins 37).

<sup>36)</sup> Zarathuschtra strahlt das Urlicht auf die Welt aus, insbesondere als Verkünder der Lichtreligion; er ist ein "ratu", ein "Ausstrahler". So faßt Hertel diesen Begriff auf.

<sup>37)</sup> Mit dem "Urlichtträger" ist hier Ahura Masda gemeint. Wörtlich: "des ganzen Seins-Bestandes des Urlichtträgers"; darunter ist die Welt des Lichtes zu verstehen im Gegensatz zu der finsteren Welt des Bösen (des Widerlichtes).

Meine Pracht und Glutkraft machte,
daß das Kleinvieh und das Großvieh
auf der Erde sich verteilte
und die Menschen <sup>38</sup>).
Ja, so ist es:
ich beschütze alles Gute,
Gottgeschaff'ne, Urlichthafte
solchermaßen
wie das Vieh der Stall des Viehes <sup>39</sup>)."
(Ende der ersten Hälfte.)

90 Einst befragte Zarathuschtra
sie, die Strömungssegenmilde,
Glutenstarke, Anahita:
"O du Strömungssegenmilde,
Glutenstarke, Anahita,
sprich, mit welcher Opferhandlung
soll ich dienend dich verehren,
ja, mit welcher Opferhandlung
soll ich huldigend dir nahen,
daß für dich der Schöpfer Masda
jenseits von dem Sonnenballe
eine Wandelbahn bereite,
daß dich nicht verletzen können
all die Schlangen,
Emsen, Wespen, Spinner, Spinnen?"

91 Und da sagte sie, die Strömungssegenmilde,

<sup>38)</sup> Vgl. Anmerkungen: dieser Zweiheber schließt mit einer starken Lanke (versura gravior). Deshalb ist die nächste Zeile metrisch von dieser zu trennen. Jeder der beiden Zweiheber hat seine eigene Versmelodie: . · und · .

<sup>59)</sup> Anahita vermag die Menschen und alle anderen Wesen der lichten Schöpfung vor den devischen Wesen und Unholden, vor dem Einfluß jeglicher schädlichen Strahlung, mit solcher Sicherheit zu umgeben, wie der Stall das Vieh vor den wilden Tieren, den Räubern und dem Unwetter schützt. Auch der Gedanke an die am Himmelsgewölbe über uns schwebende Milchstraße steht im Hintergrund.

Glutenstarke, Anahita: Du, Spitama, Urlichtträger, sollst mit dieser Opferhandlung 40) dienend, betend mich verehren. ja, mit dieser Opferhandlung sollst du huldigend mir nahen von dem Frühaufgang der Sonne bis zum Untergang der Sonne: und du darfst von dieser 41) Spende auch genießen: denn du bist ein rechter Priester. der die Sprüche und die Lehren sich erfragt hat, bist ein weiser. tüchtiger, geschickter Priester. welcher sich mit Leib und Seele ganz dem heil'gen Wort verschrieben.

- 92 Diese Opferspende dürfen nicht genießen: die mit Fettsucht und mit Fieber, Bruch, mit voller Zeugungsschwäche oder halber Zeugungsschwäche sind behaftet und belastet; nicht ein Weib, nicht ein Gemeinder, der den Liedertext nicht vorträgt, nicht ein Mensch, der an dem Aussatz leidet und gesondert wurde.
- 95 Nicht bin ich bei jenen Spenden, die, mir huldigend, genießen Blinde, Taube, Zwerge, Blöde, schlappe Käuze, Fallsuchtkranke, Leute, die nach aller Urteil die bekannten Zeichen tragen, die die geistig Lahmen tragen.

145

<sup>40)</sup> D. h. mit der Opferhandlung, zu der unser Hymnus gehört.

<sup>41)</sup> Sie weist mit der Hand auf den Gegenstand hin.

Diese Opferspende dürfen nicht genießen die, die einen Höcker haben, sei er hinten oder vorne; auch nicht Zwerge, deren Zähne mißgestaltet, häßlich ragen.

- 94 Wieder fragte Zarathuschtra sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita: Was geschieht mit deinen Spenden, wenn sie dir von Widerlichtlern, die den Abergöttern dienen, nach dem Untergang der Sonne dargebracht, geopfert werden?
- 95 Und da sagte sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita: O Spitama, Urlichtträger, Zarathuschtra: die Schrecker und die Neidischen. (st) die Höhner und die Schimpfenden 42) (st) stellen sich in hellen Scharen - sechsmal hundert oder tausend ein bei diesen Opferspenden, die mir nach der rechten Stunde 43) dargebracht, geopfert werden. Weil ich diese nicht besuche. werden sie zu Huldigungen für die finstern Abergötter.
- 96 Opfernd will den Berg Hukairja ich verehren, der ganz Glut ist, ihn, den gold'nen, von dem herströmt sie, die Strömungssegenmilde.

43) Nach Sonnenuntergang. Vgl. Abschnitt "Anahita".

<sup>42)</sup> Es muß sich hier um dämonische, devische Wesen handeln.

Glutenstarke, Anahita, strömt aus der gewalt'gen Höhe von eintausend Männerleibern. Und sie hat so große Glutkraft, wie die Wasser all zusammen, die da hier auf Erden strömen, sie, die so voll Kraft daherströmt. Gebete.

97 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte,

98 sie, die einst die Masda-Diener,
Opferreiser in den Händen,
in Verehrung rings umstanden.
Ja, ihr opferten die Hwowa 44),
opferten auch die Naotairja 44).
Um Vermögen baten jene
und um schnelle Rosse diese.
Alsbald wurden dann die Hwowa
ganz gewaltig an Vermögen,
alsbald wurde der Naotairjer
Wischta-aspa 45) zum Besitzer
und zum Herrn der schnellsten Rosse,
die es gab in diesen Ländern.

99 Diesen Wunsch erfüllte ihnen usw. wie \$ 19 bis Erfüllung."

#### Gebete.

100 ["Sie verehre ... die vom Urlichtstrom
Durchglühte.

101 Er <sup>46</sup>) hat Tausende von Buchten usw. wie
§ 4;
und an jedem Seebucht-Abfluß <sup>47</sup>)
steht ein wohlgebautes Wohnschloß,

<sup>44)</sup> Diese beiden Familien spielen eine große Rolle in der Geschichte der zarathuschtrischen Religion.

<sup>45)</sup> Der Schutzherr Zarathuschtras.

<sup>46)</sup> Diese Stelle ist, wie die gleichlautende in § 4 eingeschoben und bezieht sich auf den See Wourukascha. Auch § 102 ist ein Einschub.

<sup>47)</sup> Wörtlich: "an dem Abfluß einer jeden (der Seebuchten)".

strahlendschön, mit hundert Fenstern, tausend Säulen, auf zehntausend tragenden Stützbalken ruhend, schöngeformt und Glutkraft strahlend.

Und das Lager jedes Schlosses 102 ladet ein zu süßer Ruhe: denn es bietet feinste Decken. ist von Wohlgeruch durchduftet und mit Polstern reich versehen. Und herbeiströmt, Zarathuschtra, sie. die Strömungssegenmilde. Glutenstarke, Anahita. strömt aus der gewalt'gen Höhe von eintausend Männerleibern. Und sie hat so große Glutkraft wie die Wasser all zusammen. die da hier auf Erden strömen. sie, die so voll Kraft daherströmt." Gebete.

103 "Sie verehre... die vom Urlichtstrom Durchglühte.

104 Ihr opferte
er, der Urlichtstromdurchglühte
selbst, der große Zarathuschtra,
in der Arier Urland Waedschah,
in dem Land der lichten Daitja
mit Haomamilch und Opferzweig usw.
wie § 9 bis Reden.

105 Und er bat sie:
Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,
daß den Sohn des Aurwataspa 48),
jenen heldenhaften Fürsten
Wischta-aspa, ich bewege,
nach dem Lichtgesetz zu denken,
nach dem Lichtgesetz zu reden,
nach dem Lichtgesetz zu handeln.

<sup>48)</sup> Gehörte derselben Dynastie an wie Haosrawah, siehe oben.

106 Sie gewährte usw. wie \$ 19 bis Erfüllung." Gebete.

107 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.

108 Ihr opferte (st)
der hochweise Fürst Wischtaspa,
vor Augen den Frasdanu-See 49 (st)
hundert Rosse usw. wie § 21.

109 Und er bat sie:

Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,

daß ich über Tanthriawant 50), der in finstrem Lichte wandelt, und den Abergötter-Diener Péschana 50) den Sieg gewinne, ferner über Ardschataspa 50), den gemeinen Widerlichtler, in dem Kampf um ihr Besitztum.

110 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung." Gebete.

- 111 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 112 Ihr opferte
  er, der hoch zu Rosse kämpfte,
  Sairiwairi 51) am Fluß Daitja
  hundert Rosse usw. wie § 21.
- 115 Und er bat sie:
  Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,
  daß ich über Humajaka 52),
  jenen Abergötter-Diener,

49) Nach der Überlieferung liegt dieser See in Seistan.

50) Der Name bedeutet wohl "der Finstere"; auch Peschana und Ardschataspa sind Ungläubige, letzterer ist der Führer des Volkes Hijaona, der Chioniten. Ardschat-aspa- nach Hertel, Beitr. S. 26 = "Besitzer leuchtender Rosse".

51) Zarir bei Firdusi; man sieht in ihm auch den Zariadres des

Chares von Mytilene (Athenaeus XIII, p. 575).

52) Auch diesen Feind der masdajasnischen Religion stellte man sich offenbar ähnlich wie den Aschi Dahaka als ein Drachenungeheuer vor.

der, mit den gespreizten Klauen drohend, in acht Höhlenräumen wuchtig lagert, Sieger werde, Sieger über Ardschataspa, den verruchten Widerlichtler, in dem Kampf um ihr Besitztum.

114 Sie gewährte usw. wie § 19 bis Erfüllung."
Gebete.

115 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.

(st)

116 Ihr opferte
Wandarmainisch 53), der Besitzer
feuerkraft-durchglühter Rosse
an dem Meere Wourukascha,
hundert Rosse usw. wie § 21.

117 Und er bat sie:
Gib mir dieses Glückes Gnade usw. wie § 18,
daß ich über Fürst Wischtaspa
siege, jenen starken Helden;
gib, daß ich zu Boden schlage
arisch Volk und mir gelingen
fünfzig Schläge usw. wie § 54.

118 Nicht gewährte ihm Erfüllung solchen Wunsches, sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita."
Gebete.

119 "Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte,

der der Herr, Ahura Masda,
selbst, vier Hengste hat geschaffen:
Sturmwind, Regen, Wolke, Hagel.
Immer lassen,
o Spitama Zarathuschtra,
mir die vier, die Hengste, regnen,
lassen schneien, triefen, hageln.

<sup>53)</sup> Nach BL. bedeutet dieser Name "dessen Sinn auf Ruhm gerichtet ist"; Bartholomä vergleicht das griechische Κλεομένης.

Also hat sie viel Geschosse 54): neunmal hundert, neunmal tausend."

121 = \$ 96.

- 122 "Sie verehre... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 123 Mit der Hand ihr gold'nes Brusttuch haltend steht sie da, die Lichte 55), sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita, nach dem Preisgebet sich sehnend 56), dies in ihrem Sinne sinnend:
- 124 Wer wird preisen, wer verehren usw. wie § 8. Gebete.
- 125 Sie verehre ... die vom Urlichtstrom Durchglühte.
- 126 Sie ist immer wahrzunehmen, sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita, als ein wunderschönes Mädchen, strahlend, voller Kraft und Frische, schöngewachsen, hochgegürtet, schlank von Wuchs, ein Kind des Adels, das in reichem Stamm geboren; angetan mit einem Mantel kostbar, vielgestaltet, golden.

<sup>54)</sup> Ihre Geschosse sind: die Tropfen des vom Himmelssee kommenden Regenschauers, die Flocken des Schneegestöbers, die Körner des Hagels, die in die Erde eindringenden, nadelfeinen Fäden des aus der Wolke triefenden Rieselregens, bei dem die Wolken oft lange wie Nebelgebilde in den Schluchten hängen.

<sup>55)</sup> Der Dichter hat ein Bildwerk im Auge. Wenn paitidāna-"Schutztuch", das über Nase und Mund getragene Tuch der Priester, bedeutet, so ist zu übersetzen:

Sieh', sie trägt ein gold'nes Schutztuch; also steht sie da, die Lichte.

<sup>56)</sup> Das Preisgebet ist nach alt-arischer Anschauung eine Äußerung des im Innern des Menschen glühenden Feuers. Der Gebets-Feuerstrom fließt den Göttern zu und verstärkt deren eigene Feuerkraft.

127 Wahrlich wie nach Vorschrift hielt <sup>57</sup>) sie in der Hand die Opferzweige und prachtierte mit dem gold'nen, vierkant-förmigen Ohrgehänge <sup>58</sup>). Und ein Halsgeschmeide trug sie, die aus hohem Stamm Gebor'ne, sie, die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita an dem schönen, edlen Halse. Des Leibes Mitte schnürte sie, (st) um den Brüsten Form zu geben und sie reizend zu gestalten.

128 Und oben hatte auf dem Haupt
sie, die Strömungssegenmilde,
Glutenstarke, Anahita
eine Krone sich befestigt,
die in hundert Edelsteinen
prangte und sich achtfach teilte,
wie ein Wagenkorb gestaltet,
golden, ausgeziert mit Bändern
und mit einem Reif umgeben:
alles schön und wohlgefertigt. (im Original st)

129 Und ein Kleid aus Biberpelzen trug die Strömungssegenmilde, Glutenstarke, Anahita von dreihundert Biberweibchen, solchen, die vier Junge werfen;

> [denn das Weibchen ist am schönsten, weil sein Haar am meisten dicht ist. Der Biber ist ein Wassertier. (im Orig. f)]

Und so strahlten diese Felle, gleich als hätte man dies eigens

<sup>57)</sup> Der Dichter erzählt, als ob er von einer Vision berichte. Dabei schwebt ihm offenbar, wie oben, ein Bildwerk der Göttin vor Augen.

<sup>58)</sup> Vgl. den u. a. bei Hans F. K. Günther, Die Nord. Rasse bei den Indog. Asiens, S. 60, abgebildeten Bodhisattva-Kopf aus der Sammlung Peschawar.

für ein Hochfest vorbereitet, Gold- und Silberglanz in Fülle auf den staunenden Beschauer 59)."

- 130 Und so möcht' ich denn, du Lichte. Stärkste, Strömungssegenmilde. Glutenstarke, Anahita. den Erfolg mir sehnlichst wijnschen. daß ich hochbeliebt bei allen. großen Landbesitz gewinne. wo man tüchtig kocht und tafelt. Rosse schnauben Räder sausen. Peitschen schwirren. Kiefer kauen. wo die Speisekammern voll sind und uns Diifte siiß umschmeicheln Ganz nach meinen Wiinschen möcht' ich mir in Hüll' und Fülle eintun hier in meine Lagerhäuser alles, was das Wohlbehagen dieses Lebens hebt und fördert. und ein fruchtbar Feld gewinnen. dem entsproßt viel Kindersegen 60). Gebete.
- 131 Dann auch möchte ich, du Lichte,
  Stärkste, Strömungssegenmilde,
  Glutenstarke, Anahita,
  mir zwei Helden <sup>61</sup>) sehnlichst wünschen,
  einen solchen mit zwei Beinen,
  einen solchen mit vier Beinen;
  einen solchen mit zwei Beinen,
  der beim Auszug zu dem Kampfe

60) Ideale, wie sie auch in der sog. Brahmana-Periode der indischen Geschichte gepriesen werden.

61) Wörtlich: "zwei Schnelle"; wie das mhd. "snel" soviel ist als "frisch, tapfer", so bedeutet auch das iranische Wort beides.

<sup>59)</sup> Vielleicht spielt die Vorstellung der Göttin als Milchstraße in diese Schilderung herein.

schnell ist und den Kriegerwagen
gut voranbringt im Gefechte.
Einen solchen mit vier Beinen,
der des breit vor ihn gestellten
Feindesheeres beide Flügel
zum Wenden und zum Weichen bringt,
so den linken, wie den rechten
so den rechten, wie den linken.

132 Dieses Beten, dieses Preislied, dieser Mann soll dich bewegen, o du Strömungssegenmilde. Glutenstarke, Anahita, wieder zu uns herzukommen. niedersteigend von den Sternen zu der gottgeschaff'nen Erde, zu dem Priester, der da opfert, zu der Hand, die von der Spende überfließt, o du, die wirklich und wahrhaftig dem getreuen frommen, opfergußbereiten, dem Verehrer. wenn er bittet, den Erfolg bringt; komm, daß unsre Helden alle siegreich nach der Heimat kehren. so wie die des Herrn Wischtaspa. Gebete.



### Von der Sammlung

# Veröffentlichungen des Orientalischen Seminars der Universität Tübingen

Abhandlungen zur orientalischen Philologie und zur allgemeinen Religionsgeschichte.

Herausgegeben von E. Littmann und J. W. Hauer

sind früher schon erschienen:

- 1. Heft: Kurt Hutten, Die Bhakti-Religion in Indien und der christliche Glaube im Neuen Testament. Brosch. RM. 6.75.
- 2. Heft: Hans Scherb, Das Motiv vom starken Knaben. Brosch. RM. 5.40.
- 3. Heft: Friedrich Falk, Die religiöse Symbolik der deutschen Arbeiterdichtung der Gegenwart. Brosch. RM. 4.—.
- 4. Heft: H. A. Winkler, Salomo und Karina. Brosch. R.M. 10.80.
- Heft: Carl Anders Scharbau, Die Idee der Schöpfung in der vedischen Literatur. Brosch. RM. 7.50.
- 6. Heft: Joseph Wochenmark, Die Schicksalsidee im Judentum. Brosch. RM, 4.80.
- 7. Heft: Junyu Kitayama, Metaphysik des Buddhismus. Brosch. RM. 18.—, Leinen RM. 21.—.
- 8. Heft: R. Paret, Zur Frauenfrage in der arabischislamischen Welt. Brosch. RM. 5.40.

W. KOHLHAMMER VERLAG / STUTTGART-S

# Das orientalische Schattentheater

HERAUSGEGEBEN VON GEORG JACOB UND PAUL KAHLE

### I. Band: Der Leuchtturm von Alexandria

Ein arabisches Schattenspiel aus dem mittelalterlichen Ägypten von Paul Kahle. Mit Beiträgen von Georg Jacob. Text des Spieles in Übersetzung und im arabischen Urtext. 1930. IX u. 44, 94, 58 S. mit Fig. Ganzleinen RM. 18.—

"Inhaltlich sind die Gedichte und Lieder oft vortrefflich komponiert, so besonders in der Beschreibung des Leuchtfurms. Zuweilen liegen Dubletten vor; da konnte je nach Wunsch der eine oder der andere Text bei der Aufführung vorgetragen werden . . . Die Wissenschaft ist den Verfassern für die schöne Bereicherung unserer Kenntnisse um die arabische volkstümliche Literatur sehr dankbar, sie dankt aber auch dem Verleger, dessen Unternehmungsgeist dies Werk in so trefflicher Ausstattung der Allgemeinheit zugänglich gemacht hat."

Prof. Dr. Littmann in Zeitschrift für Semitistik, Mai 1933.

#### II. Rand: Das indische Schattentheater

Bearbeitet von Georg Jacob, Hans Jensen, Hans Losch. 1932, VII u. 156 S. und 3 Tafeln. Ganzleinen RM. 18.—

"Schaftenspiele sind theatralische Aufführungen, bei denen Puppen aus Leder oder anderem Material hinter einer Leinwand emporgehalten und beleuchtet werden, so daß ihre Umrisse und Bewegungen auf der Leinwand erscheinen. Das Schaftentheater ist seit alter Zeit weit über die Welt verbreitet und feiert heute in der Umgestaltung durch den Film seine höchsten Triumphe. Um die Erforschung seiner Geschichte hat sich niemand verdienter gemacht als Georg Jacob. Umfassende Bibliographien und die einzelnen Länder berührende Archivforschungen, die wir Jacob und seinen Mitarbeitern verdanken, haben die Untersuchung dieses Gegenstandes im höchsten Grade gefördert."

Deutsche Literaturzeitung vom 2. Okt. 1932.

## III. Band: Das chinesische Schattentheater

Bearbeitet von Georg Jacob und Hans Jensen. XV und 131 Seiten mit Figuren. Ganzleinen RM. 12.—

Der vorliegende Band bringt eine Fülle neuen Materials zur Kenntnis des Schaftentheaters in China, wo es sich namentlich unter dem kunstliebenden, begeisterten Theaterfreund K'ien-Lung, der 1756—1796 regierte, zur höchsten Blüte entfaltete. Prof. Jacob zeichnet ein eingehendes und anschauliches Bild der chinesischen Schaftenbühne in ihren Stücken, Figuren der Spielkunst usw. Professor Jensen gibt als Anhang eine Studie über das Wortspiel im chinesischen Schaftentheater und die Übersetzung eines Schaftenspielmanuskriptes aus Szetsch'uan. Der reichlich mit schönen Abbildungen kleiner Kunstwerke der Schaftenspielkunst ausgesfattete Band ist allen Theaterfreunden und Kunstliebhabern willkommen.

W. KOHLHAMMER VERLAG / STUTTGART-S

# Beiträge zur indischen Sprachwissenschaft und Religionsgeschichte

#### Herausgegeben von J. W. Hauer

- 1. Heft: J. W. HAUER, Das Lankavatara-Sütra und das Samkhya. 1927. 8°. IV u. 17 S. Preis geheftet RM. 1.—.
- 2. Heft: J. W. HAUER, Die Dhāraṇī im Nördlichen Buddhismus und ihre Parallelen in der sogenannten Mithrasliturgie. 1927. 8°. 25 S. Preis geheftet RM. 1.60.
- Heft: F. OTTO SCHRADER, The Kashmir Recension of the Bhagavadgitā. 1930. 8°. 52 S. Preis geheftet RM. 4.—.
- 4. Heft: J. SCHEFTELOWITZ, Die Zeit als Schicksalsgottheit in der indischen und iranischen Religion. 1929. 8°. V u. 58 S. Preis geheftet RM. 3.75.
- Heft: HANNS OERTEL, Zur indischen Apologetik. 1930. 8 °. IV u. 90 S. Preis geheftet RM. 5.40.
- Heft: W. KIRFEL, Bhāratavarşa. Textgeschichtliche Darstellung zweier geographischer Purāṇa-Texte nebst Übersetzung. 1931. 8°. VI u. 71 S. Preis geheftet RM. 9.—.
- 7. Heft: HERMANN JACOBI, Trimśikāvijñapti des Vasubandhu mit Bhāṣya des Ācārya Sthiramati. Deutsche Übersetzung. 1932. 8° VI u. 64 S. Preis geheftet RM. 4.50.
- Heft: HERMANN WELLER, Bhāsa. Eine indische Tragödie? Durjodhanas Ende. Ein Bhāsa zugeschriebener Einakter verdeutscht.
   1933. 8°. 62 S. Preis geheftet RM. 4.50.
- 9. Heft: WALTER LIEBENTHAL, Satkārya in der Darstellung seiner Gegner. Die prakṛti-parīkṣā im Tattvasamgraha des Śāntirakṣita zusammen mit der Pañjikā des Kamalaśīla. Übersetzt und ausführlich interpretiert. 1934. 8°. XVI u. 152 S. Preis geheftet RM. 9.60.